# DISSERTATIO

DE 4226. 4.17.

# JUSTIFICATIONIS DOCTRINA,

Qua via plana munitur ad corum concordiam qui hac de re variarunt.

++++++++++++++++

AUTHORE

GULIELMO BRADSHAW,



Typis GULIELMI HALL, Imper ROB. BLAGRAVE. Ame 1000 inour printers WAS A SECOND trocks the war will style Charles as ab said the and TINGTON over the national DEVELOPMENT

gti qui ti ud pti fica a i co v v n e p n d C



## LECTORI S.

Ravissima, siqua alia, & inter omne I genus Theologos creherrime agitata est quastio, De Peccatoris apud Deum Justificatione. Que etiamsi in sacris literis pre aliis quibusvis clarissime definita & decisa videatur, partim tamen imbecillitate ingenii bumani, partim etiam fraude ac malitia Satane factum est ut de re nulla per Theologiam universam frequentius litigetur. Missa siquidem rancidula illa Pontificiorum bærefi de operum suorum meritis & satisfactionibus putidulis, in quibus Justificationis illi sue spem fummam saltem, si non omnem plane, collocant, & pro quibus, tanquam pro Helena fua, acerrime dimicant: non fatis inter nostros ipsos (dicendum enim quod res est ) bac in causa per ea omnia convenit, de quibus conventu nemo non pie mentis optaverit. Quamvis enim nostri omnes abnegatis prorsus in boc negotio meritis propriis universis, Christo uno ejusque meritis solis fide summa inniti seso profiteantur; unde sacrosanctum illud salutis nostra fundamentum sartum teclum tueris eidemque superstruere justissime censentur : de Circumstantiis tamen quibusdam levioribus à se invicem dissentiunt, variague inter se

cernunt certamina. Quum enim gemina opera (quod ab omnibus conceditur) justificationem nostram salutemque promeritus sit Christus, Obedientiom nimirum Patri pro nobis duplicem prestando, alteram scilicet, qua Dei legem perfectissime adimplevit, alteram, qua mortem diaque in bac vita gravissima acerbistimagne perpessus est; quarum illa activa, bec Passiva in scholis dici amat: hinc exorte sunt Sententie due precipue, quarum utraque viros gravissimos celeberrimosque autores fautoresque suos babeat. Harum altera est, Nos propter utramque illam Obedientiam, o imputatam utramque justificari: altera verd, Nos propter utramque quidem Obedientiam justificari, sed passivam tantummodo imputatam. Hisce ego. nostrorum differentiis permotus, cum ad a rgumentum boc non tanquam parti alterutri addictus, sed tanguam utriufque explorator accessissem, inter utramas primim anxius Herebam, dum quanam à parte tuto stari posset statuere, ingenii mei modulum excedere videbatur. Noram probe, fententiam priorem antiquiorem & orthodoxam magis passim audire. Sed & re apud me accuratius perpensa penitiusque perspecta suo merito ea id audire visa est. Quamvis autem bae ratione sententia illa altera pro erronea necessario babenda foret, erroris tamen illi veniam censebam non immerito tribuendam, quum niti plane videretur bypothesibus qui-

bufdam, parum quidem illis fortaffe fanis folidifve, sed que à superioris illius sententie patronis non probarentur modo, sed & obnixe propugnarentur. Si enim propter Christi Obedientiam passivam solam imputatam peccati cujuscunque generis five commissi illud fuerit sive omissi, reatu omni immunes apud Deum habemur, quorfum ad Justificationem imputetur ulterius activa illa ejusdem ipsius Obe-lientia? Quid enim ad per ecie justi vel constitutionem vel estimationem requiri exigive amplius solet? aut quanam re alia illam ipfa Christi Obedientiam con tare dicemus; aut ad quidnam alind imputari, si modo ad Justificationem imputari vere & proprie dicatur? Adbec Obedientie utriusque illius imputationem ejusmodi Statuere solent, qui priorem tutantur sententiam, qua Deus in Christo peccatorem æstimat, ac si ipse ea omnia & singula peregisses & perpessus esset, quæ Christus utraque illa obedientia sua & peregit & perpessus est. Ad quod porisma tanquam ad scopulum rursus impingunt Theologi illi celebrrimi qui ab altera sunt parte. Pro concesso siquidem boc Sumentes, (quod tamen est minime concedendum) nulla alia ratione imputari dici poste nobis predictam illam utramque Christi obedientiam, binc nimirum concludunt aut activam non omnino imputari, aut passivam eam frustra prætitam, nedum imputatam esse: Si

¢

5

đ

i

a

propter activam illam imputatam eo loco babentur à Deo peccatores acsi legem suam plenissime perfectissimeque observassent, quorsum jam aut pro illis Christus perpeteretur, aut perpessiones Christi illis ad Justificationem imputarentur? Neque est certe ingenii mei nodos bosce dissolvere: qui scindi tamen absque ullo incommodo mibi posse videntur Hypotheses illas prædictas deserendo, que ad sententiam priorem statuminandam nullo modo (uti mihî saltem videtur ) sunt necessarie. Quid enim probibet, quominus utraque Christi Obedientia ad peccati cujusque reatum tollendum, & ad peccatorum nostrorum omnium veniam consequendam necessaria statuatur? Quid obstat, quo minus etiam ad Imputationem utriusque boc sufficere dixerimus quod Deus utramque eam bono nostro Obedientiam admiserit. propter eam utramque perinde nos acceptos babeat, ac si nos insi eo quo par erat modo legem divinam implevissemus, aut panas aternas ex eadem nobis debitas apud inferos sustinuissemus? Ecquid inde absurdi aut atheologi consequetur? Subruentur proculdubio sententie illius alterius fundamenta precipua, & ad concordiam via expeditior sternetur. Hoc autem quo tibi, Lector, constet melius, que apud me de toto boc Justificationis Loco meditatus sueram, quam, potui distincie Thefibus quibusdam descripsi: Laque tibi nunc propono, non ut dogmata seu

de

di

ve

di

Sei

ne

decreta necessario credenda, sed ut animi studiosi exercitamenta veritati vel illustranda
vel ernenda destinata, & ad ejusdem examen
discutienda. Tu istis pensiculatis siquid ante
sequins sensisse te adverteris, veritati agnita
ne graveris berbam libenter porrigere; sin
me parum sani quid scripsisse deprebenderis,
errantem digneris in viam comiter reducere. Ita valeas aternum, veritatem in charitate sectatus.

Tuus in Christo Jesu

steres, a like policy for flowers

GUIL BRADSHAW

DE

destresses of the creation of the state of the countries of the countries

Ture in Christo felts

u

Majorial de la serie. Cartago e esta y la

CUIL BRADSHAW.



# JUSTIFICATIONE.

### DISSERTATIO.

# Cap. 1.

De vocis Significatione aliisque necessario precognoscendis.

ustificare, Ciceroni, Terentio, Cafari, aliisque prioribus purioribusque linguæ Latinæ Authoribus, vox prorsus ignota, Theologis tamen quibusque frequenter usurpata

Latina satis; Significat (Notationem si spectes)
Justum Facere. Sicut Sandificare, Sanctum facere, Adificare, Ades sacere, Morrificare, mortum facere, Ludificare Ludos sacere, &c.aptissimeq; respondet Hebræo vocabulo prism, quod idem ipsum & re & notatione designat.

2. Justus est qui à Culpa réatu immunis est.

3. Gulpa est factum aliquod contra jus vel 2quum, quo quis alteri facit Injuriam; Eodemque sensus Peccatum dicitur.

4. Injuria est damnum aut malum alicui immeritò illatum, quo is in persona, conditione, vel-

reputatione sua læditut,& cujus ratione ille qui intulit Pænam meretur.

7

hi

fo

de

ra

lo

pi

li

78

C

V

d

al

ħ

5. Pœna est quodvis genus mali Naturæ alicujus ingratum & propter Culpam debitè inslictum
quo vel emendetur is qui injuriam intulit vel ei
ipsi qui læsus est, damuu aliquo modosarciatur; illa
vustosia; hæc τιμωρία dicitur, quæ maximè propriè Pœna dici & haberi solet.

6. Justus fieri, quis vulgo dicitur, duobus mo-

dis, aut intrinsecus, aut forinsecus.

7. Intrinsecus, cum quis Physica sive Ethica ratione intus in se fit Justus, ut cum insussione a-liave quacunque ratione vel qualitas vel habitus Justitiz eidem acquiritur; idque vel ex toto, vel ex parte, mediate vel immediate, Creatione vel generatione, active aut passive, exercitatione aut przeeptis, prout acquiri solent Sapientia, bonz Literz, Sanitas, alique tu animi tum coporishabitus.

8. Hoc modo in prima Creatione dicitur Adamus fallus justus, Eccl. 7. 28. quemadmodum ii etiam in gradu aliquo, qui verbi Prædicatione, Sacramentor signa participatione alissve exercitiis religiosis vel regenerantur vel in side & pietate in

dies proficiunt

Hoc sensu ufiratissime apud Theologos, Jufinn seere & Sancrificare pro sistem accipiuntur, & Sandificare secundum hunc modum sepislime (etfl non semper) fignificar Sanctum (1. Pium & Justum) Facere.

Scholis Formaliter justi, five justi per justitiam

inhærentem.

Li. Quanquam hoc modo maxime proprie dicitur quis fieri justus, luttificare ramen nul-quam, vel rarissime saltem, (aut apud Latinos, aut apud eos qui à Latinis hanc vocem mutuati sunt ) in usu communi adhibetur ad hunc sensum exprimendum; sieur nee Hebraum illud propriaut.

12. Quoties Theologi nostri absolute negant, 70 Justificare, fignificare Justum facere juxta-hunc sensum eam loquendi formam accipiunt.

forensi ratione apud alios ( cos saltem qui de ca-dem ambigunt) justicia alicujus Dissertatione, Oratione, Argumentatione, altifve medits hilce analogis, declaratur, demonstratur, evincitur aut ap-

probacur.

14. Hine quemadmodum is qui reum aliquem Peccati alicujus peragit, Peccatorem ipfum facere dicitur; Quique Scelus aliquod grave impingit alicui, Seelestum illum, vel monstrum hominis face-re perhibetur; ita è contrario qui dicendo aliavo confimili ratione aliquem arguir effe à Culpa immunem, justum aut probum facere non minus ufirate diei solet, urque hi qui insontes vel accusant vel condemnant, Justitiam eorum ab illis eripere dicuntur, Esa. 5.23. Ita contra qui desendunt aliquos vel à Calumnis cosdem vindicant, Justitiam illis tribuere, illofve justos facere appolite faris dici possunt.

15. Hoe modo justum fieri est justum apud il-Inm dunta xat apparere. Cui prius quis visus est, aut videri poterat injustus; Quod & ideo sic dicitur, quia dom Justitia alicujus later perinde est ac si non esser ; adeo ut qui eam apparere facit, is quodammodo facere videatur ut sir.

16. Quamvis autem justum faciendi modus iste tropicus, nec aque ac ille alter nativus existat, in communi tamen loquendi consuetudine Justificare, non alio quam Sensu isto Justum facere Significar; Erfi igirur vocis Origo atrique Signi-ficationi favere videatur, & Priori illi potius utpotè magis nativa; Vera tamen & genuina vo-cis fignificatio è communi magis ulu petenda, quam è nuda notatione ducenda censetur; Cum (ut cuivis Grammaticaffro fatis notum existit )

vocum notationes quandoque peti soleant à contrariis etiam earum rerum quæ vocibus iis fignificantur.

Vox Dipli que apud Hebræos fignificar proprie Leges five fratuta; Vetus Interpres frequenter (Barbare tamen) transferre folet JUSTIFICATIONES, ut Pfal: 119. 4,8. Oc. Sed inde non constat, ab eo sic dici, quatenus priore illo sensu soleant illos justos facere, qui custodiunt ea; Sed ideo potius, quia postquam ea custodiendo justus quis jam fuerit, media Supperunt eadem quibus probatur vel defendieur ea ipsa illius quæ est secundum legem Justiria: Tu enim lege quis justificatus dici solet, non quando secundum legem justum quid facit ex quo facto justus fit , sed cum pro co quod fecerit comprobando tuendove Lex ipsa eadem allegatur. Contr. Bell. de Justif. 1. 1. c. 1. S.2.

18. Verbi præcones Dan. 12. 3. diei possunt Justificare, non quatenus Deo cooperante instrumenta sunt, quorum ministerio homines evadunt Sancti, & quoad gradum aliquem formaliter justi; Sed quatenus corum ope, sides illa acquiritur, qua hoc altero modo justi fiunt; Quo etiam pacto Servare, Ligare & folvere dicuntur. 1 Tim: 4.16. Mat. 18.18. Joh: 20. 23. Rcm. 11. 14. 1 Cor. 9.22. Iac. 5. 20. Contr: Bel: de Fuftif. 1,2.c.3. S.9.

19. Illud Apoc. 22. Qui justus est justificetur adbuc, non enim necessario isto modo intelligendum, fit magis magifque formaliter juffus. Sed hoc porius, Pergat se declarare magis magisque justum quod est hoc altero sensu fieri justum contr.

Bell.ibid:S.16.

20. Illud Ecclefiastic. 18.23. Ne vereami ufque ad mortem justificari grace se ad hunc modum haber; with wirms tos Jarate Angla Strain

1

ex quo nihil aliud necessario colligi elicive potest; quam quod non debeat quis usque ad Mortis articulum Salutis suz zternz media negligere; ea scilicet quibus peccatorum veniam consequatur, & quibus ex injusto justus factus declaretur & appareat coram Deo. Contr. Bel. ibid. 1.7 1.c.1.S.4.

duntaxat, ex Operibus justificari nihilominus dicatur; non est itaque necesse, ut operibus justificari, Jac. 2.24. Sit idem, quod ex formaliter justo magis justum fieri. Contr., eundem ibid.

22. Justificatio illa cujus mentio sir Rom. 5.
18. Condemnationi propriè dicta directè opponitur, ac proindè sive illa operibus sive alio quocunque modo efficiatur, non alia ratione eo actu constituirur quis justus, quam condemnatione injustus idem constitueretur contr. eundem 1.2.c. 5. S. 1,2.3.

23. Potest quis, ut Servus justus aliquem docendo pænamque illi debitam luendo ita eundem justificare, ut is indè inhærenter etiam justus evadat. Cum tamen ipse Justificationis actus sit tantum mera justiciæ alicujus declaratio.

Contra eundem. S.9,10,11,12,13.

24. Fingamus Justificari per gratiam, Rom: 3.24. idem esse, quod Justificari per justitiam infusam, Non tamen inde sequetur, ipsam Justificationem esse cam ipsam Justitiae insusionem; Cum Justificari quis per justitiam insusam merito dicatur, qui ratione illius justus duntaxat declaratur. Cont.eund.S.19,20. &c.

25. Qui abluuntur & Sanctificantur, justificati etiam dici possunt in Nomine Domini & per Spiritum Dei, 1 Cor: 6.11. ut tamen justos tantummodo declaratos eo locutionis genere intelligatur. Non igitur sequitur eo in loco, Justifi-

CATZ

cari idem effe quod Sanctificari & ablui: contr. eund: S. 27 - Pla visco signisti den boop insup tites

in

26. Non est rationi incongruum aut à mente Apostoli alienum illud Titi 3. 5, 7. hoc modo exponere, Salvos nos fecit per lavacrum Regenerationis ut juftificati (i. justi declarati) haredes fimus &c. Hujus ergo consecutionis necessaria vi quomodo potest concludi, aut Justificationem eo in loco candem elle cum regeneratione , aut per Regenerationem nos justificari? Quamquam & hoc concesso illud minime consequirur, quandoquidem etiam per Regenerationem justos nos declarari non ineprè dici queat. contr. eund. S.

27. Mortificatio Vivificatio & Justificatio, non quia necessariò concurrunt (Ro.6.7.) proprerea etiam confundi debent & rem eandem illo in loco defignant, aut ut aliud quid eo loci, Tustificatio ipla fignificet, quam quod fignificare

vulgarifilme foleat, contrieund:ibid.

28. Est igitur verum patres Latinos verbum JUSTIFICARE passim nurpare pro eo quod est justum facere: inde tamen concludi non potest apud illos idem valere, quod formaliter aut inharenter facere juftum, nifi id aliis Argumentis evinci posset.

# CAP. II.

was must refer to the color of the medicate

# De Justificatione ipsa in genere.

1. TUSTIFICATIO itaque (ut tandem ad rem iplam accedamus ) fecundum vulgatissimam vocabuli istius acceptationem, est, Vindicatio alienjus in discrimine aliquo constituti à Condemnationis merito.

2. CONDEMNATIO est cum quis quacunque quacunque ratione reus Culpæ afferitur, ac pro-

inde pæna dignus judicatur.

3. Reus Culpz quis afferitur Accusatione, Criminatione, Denuntiatione, Suggestione, Sufficione, aliave quacunque culpz delatione, sententizque contra eundem prolatione; Quz omnia & singula in Dissertatione ista pro Condemnatione habebuntur, urpotè contra quz singula, zquo marte pugnare soleat Justificatio; essque aut tollendis aut saltem enervandis vim suam omnem adhibere.

4. Justificatio itaque propriè dicta Condemnationi (ita generaliter secundum communem loquendi consuetudinem acceptæ) ex diametro

opponitur.

5. Huic ut apud Hebraos propo secundum ejus etymon significat (ut supra diximus) justum facere, aut si ita loqui liceret justare, prout probare notione non absimili dicitur; Ita illius contrarium your scilicet, quod est condemnare si illius etymon attendatur significat malum impium, aut injustum facere, aut si id usus permitteret injustare, hoc est improbare à qua voce etiam usus communis haud abhotret. Quemadmodum igitur Condemnatio malum aliquem aut injustum non facit injustitiam in reum insundendo vel essicaciter inducendo; Ita nec Justisicatio justum facit; Sed eodem prorsus modo, Justisicatio facit Justum quo Condemnatio injustum.

6, Vindicatio à merito Condemnationis fit Apologia, Defensione, Patrocinio, Purgatione aliisque similibus modis; Unde hæc omnia apud Latinos, secundum communem Sermonis usum, rem
omnino eandem cum Justificatione solent notare.

7. In Justificatione quavis concurrunt hi quatuor ( eriamfi non funt semper totidem persona invicem distincti ) Actor, Reus, Advocatus

Index.

8. Actor is est, qui ab aliquo offensus vel offensi partes agens accusat, desert, criminatur, denuntiat aliave quacunque ratione Justitiam cujusquam in dubium vocat.

9. Si desir Actor supervacua est Justificatio quavis; Imo ubi actor nullus apparuerit, qui justificare quempiam conatus suerit, eundem tacitè

condemnare non immerito videatur.

1æ. Justitiam cujusquam, simpliciter declarare, narrare, aur demonstrare est eundem Laudare, & prædicare, non Justificare. Verbi gratia. Si Parens qui filii sui indolem probosque mores dicendo apud illum ornaverit, qui nihil de eo vel boni noverit, vel mali suspicatus suerit; filium suum hunc Laudasse, non autem justificasse dicere solemus.

fuisser, nec existeret qui ipsum reum agere aut posser aut vellet, rebus sic stantibus suo merito laudari, jusque declarari poruisset, Nemo verò eam laudationem & Justificationem nuncupasset.

12. Huic etiam Deus & Sapientia justificari dicuntur, non cum encomio aliquo exornantur, sed tum demum cum Justitia operum & præceptorum eildem asseritur, & à vituperio juste vindicantur contra impiorum Criminationes, Objectiones, calumnias, aut tacitas etiam in contrarium Cogitationes. Luk. 7. 35. Matth. 11. 19, Ram. 3.3, 14.

13. Reus est qui ab Actore accusarur, aliave quacunque prius dicta ratione culpæ reatui assinis arguitur, sive meritò id sive immerito siat.

14. Advocarus est qui Reum ab Actoris accufatione, &c. disceptando vindicat; Qui idem Patronus, & Oraror dici potest & solet.

15. Judex est qui inter Actorem & Advoca-

tum

tu

TO

80

co

RU

ne

Þr

fer

do

pf

Bc c

he

Ro

Pri

dic

nus

qua

oii

2

ull

ft a

im

mis

nju

uid

nen

ua

iqu

21

ent

Qu

od

qui

hoc

tum litem terminat, & Sententiam fert pro Reo.

16. In eodem justificationis actu sepe numeto Actoris, Rei, & Judicis; frequentius adhuc Rei & Advocati; quandoque etiam (quod in foro conscientiæ contingit) Cunctorum fimul partes unus quispiam idemque agit.

17. Quanquam in justificationis negotio tot necessariò aguntur partes, ista tamen instificatio, propriè & primariò Actio est avocati five Patroni.

18. Judex nihilominus Sententiam pro Rco ferendo, aut eundem à Condemnatione absolvendo etiam Justificare dicitur ob summam actionis pfius cum Advocati actione affinitatem & k conspirationem; Judex enim in justisiationis negotio stat à parte Advocati pro Reo contra Aftorem, & proinde etiamfi non adeò propriè aut primariò, verè tamen meritoque etiam justificare dicernr.

19. Finis Justificationis immediatus & proxinus est carenus a Reo Culpæ notam amovere, ut uantum fieri potest Solutus fit à Pœna five Crihoc fines fibi possit proponere.

20. Reum declarare, non pœnam rantummodo ullam, fed proemium etiam aliquod commeruisse ft amplius quiddam quam justificare; Sufficit eim ad plenam perfectamque Justificationem. Si nis oftendat, aut Prenam Reum non mereri, aut njuste culpari ; Pramium verò mereri, magis uiddam est quam Pænam non mereri. Neque ta-nen inde sequitur Justificarum per suam illam ua juftificatur Juftitiam, non præmium etiam liquod aliquando mereri.

21. Materia justificationis est Justitia, innoentia sive immunitas à Culpæ reatu non quæ Au Justificationis producatur sed quæ aliquo odo præexistar. Justificacio enim non novam aquam qua prius non exstiterat Justitiam in Ju-

flificati

stificati periona procreat, sed cam que jam est. vel esse saltem centerur fingiturve disceptando palam facit. Neque enim Juffificaionis ratione juftus eft Reus ; fed Justificatione Justificatur.

22. Forma Justificationis est specialis aliquis modus (quicunque demum ille fuerit) vel advo-

candi, vel patrocinandi, vel Judicandi. agreered parties, lifet camen in light freshed

# product a grimary Adria off avecaring a legioni, out one minera Cap. 3.

# De Justificationis Gradibus.

1. TN Justificatione Confiderandum veniunt Gradus de Species.

2. Gradus diversi sunt respectu materia, velForme, vel etiam respectu aliarum circumftantiarum quæ illos comitanter.

3. Materia respectu, primo Justificario est

completa & incompleta.

5. Completa cum Reus plene purgatur immusifve afferirur ab illa culpa de qua contendicur.

Incompleta, cum ex parte tantum, ut cum

culpa circumstantiis quibusdam attenuatur.

8. Gradus iste, Exculatio sepius dicitur, cui contrariarut Cavillatio que tum est cum quod verè factum est, arroditur, & in vitium quodam-

modo (licet non absolute) vertitur.
7. Huc potest revocari Justificatio illa, qua à Theologis quibusdam comparativa dicitur, cum Reus non fimpliciter justus effe afferirur, sed comparative rantum respectu aliorum qui sunt magil Culpabiles: ut enim minora lumina majoribus juxta oppositis obscurantur & quasi extinguntur ita qui minus peccaverunt cum eis collati qui atrociora perpetrarunt, insti quodammodo dio pollunt: Hoc modo Samariam Jerusalem dicitus justificare Ezech. 16. 51.

8. Por-

ſ

fc

i

i

n

F

Ċ

1

.

8. Porrro Justificatio respectu materia est U-

niversalis vel Particularis.

eff.

pa-

Ju-

wis

vo-

351

ant

iz,

m-

eff

nu-

ım

cui

Od

m-

12

ını

m.

gis

US

II,

ut

r

9. Universalis cum Reus universaliter & omnimodò justus esse asseritur Ro. 8. 33. Particularis verò cum rantum respectu hujus vel illius Causæ particularis Psal. 7. 3, 4, 5. Luk. 23. 14, 15.

10. A Theologis nostris modus ille Justificatio Persona: Iste Causa dici solet: Quum tamen si propriè loqui velimus utroque modo Persona ipsa justificerur, a illo quidem absolute isto respective tantum. Medium siquidem ipsum quo justificatur persona, est Causa Justina. Sola etenim causa justa, reum ipsum efficit justum, idque pro sui scilicet modo a mensura, quatenus causa nimirum ipsa justa ac aqua censetur.

injustificatio Particularis competere potest injustifismo cuivis, etiam Diabolo ipsi. Nemo enim iniquus adeo aut injustus dari potest, quin falsò accusari & iniquè culpari, & consequenter

eriam eatenus meritò justificari possit.

12. Respectu forme Justificatio p rimo aut fit per affertionem solam, aut per Demonstrationem etiam.

13. Per assertionem solam agitur, ubi Reus justus esse vel nude pronuntiatur vel asseverarione etiam au t juramento annexo; Unde justificationis hujusmodi vis in mera Advocati side posita est omnis; Ibique valer tantummodo ubi sides illius exceptione omni major existit; alioqui nihili est, utcunque justificationis nomine insigniatur.

14. Per Demonstrationem sit justificatio, quando aliis quibusvis argumentis, vel verissimilibus eis, vel etiam solidis clarisque, quibus sine pervicacia nota contradici nequeat evincitur Rei Justifia: Unde Actor vel malitiz vel erroris convincitur.

15. Advocatus quantumlibet infamis & fublesta fide hoc tamen modo verè pleneque Justificare potest. 16 Per

cô

ca

ta

pi

m

tl

to

n

ti

a

t

16. Forro Justificatio respectu Forma sit aut specie renus tantum, aut etiam secundum rei ipsius veritatem.

17, Specie tenus tantum, cum sophisticis rationibus, Æquivocationibus Paralogismis álissve ejusmodi imposturis desenditur Reus, Prov. 17.

15. 6 24.24. Efa:5.20,23.

18. Nihil valet iste modus nisi apud cos qui sacile decipi ac deludi possint; eamque solam ob causam Justificatio appellatur, quia apud ejusmodi, Effectus cosdem, quos Justificatio vera solet producere donec saltem frans sucusque apparuerit.

19. Justificatio secundum veritatem sit, cum quicquid in hoc negotio actum suerit, absque suco omni & fallacia, verè & syncere geritur.

20. Præterea Justificatio respectu aliarum etiam Circumstantiarum aut essicax est, aut inefsicax.

21: Efficax est, ubi Advocatus ab Insenso seu Auctore, id obtinet ut Reconciliatio admitta-

Offenta Pacificatio; ex qua cellat hostilitas, Re-

oque in pristinam gratiam reditus pater.

23. Justificatio itaque, si res restè intelligitur, non est propriè Reconciliationis pars ulla,
cum gradus tantummodo cujusdam Justificatiomis effectus existat Reconciliatio ipsa, & is ejusmodi, qui à Justificatione vera aliqua, immo à
qualibet, cujuscunque generis justificatione separari possit.

24. Potest is qui Offensus est ante Justificationem peractam, Reo tamen savere ejus demque misereri, Justificationisque media & adminicula (si qua existunt) promovere, qua tamen Ofseusi affectio, sive in Reum propensio, nec Reconciliatio. conciliatio, nec Reconciliationis effectus in hoc casu dici potest.

25. Reconciliationis duo funt gradus Repu-

tatio, & Absolutio.

ĸŝ.

7

a

c

n

10

.

u

1.

æ.

Ć-

zi-

12,

0-

ıſ-

à

ie-

ca-

que

ula

Of-

Re-

io,

26. Reputatio est qua Offensus (contra quam prius habebat) Reum jam æstimat justum & immerito accusatum.

27. Absolutio est qua Offensus Reum quan-

tum in se est, à Pana liberat.

28. Uterque ille Reconciliationis gradus cum fit medium etiam per quod Reus modo quodam justus esse declaratur, Justificatio per Metonymiam non inepte dici potest, quo etiam nomine à Theologis frequentissime infignitur.

29. Si sumatur Justificatio pro Actione Partis offensæ, qua Reum justum æstimat & à Pœna absolvit; Si & Reconciliatio insuper accipiatur pro illa ipsa Offensi inclinatione & in Reum propensione, qua ante Justificationis actum eidem bene vult, quamque etiam Justificationis actu testatur & exprimit; Ipsa justificatio meritò, Reconciliationis pars dici potest. Et in sensu aliquo istinsmodi voces hasce accipere videntur Theologi illi doctissimi, qui Justificationem faciunt parrem Beconciliationis.

30. Justificatio inefficax est ubi aut per Advocationis sive desensionis desectum, aut per Offensi vel inscitiam vel obstinationem inslexibilem Reus aut projusto non habetur, aut sal-

tem à pœna non absolvitur.

31. Justificatio potest esse plena perspicua, demonstrativa omnibus suis numeris absoluta, ut tamen præ nimia illius qui offensus est pertinacia sive injustitia Reus nentiquam absolvatur. Porro Sophistica & injusta esse potest, cum tamen Reus per Offensi sive inscitiam sive facilitatem & absolvi & pro justo haberi possir.

2. Si is qui læfus & Offenfus eft Sapiens fa-

tis justusque sit, Sed & Justificatio ipsa plena justaque extiterit, Justificationem eam Reconciliatio necessario consequetur.

# CAP. IV.

De Justificatione illius 'qui in se inharenter Justus est.

Actenus de Justificationis Gradib. Speci-

2. Justificatio est vel Ejus qui in se inhærenter est Justus, vel qui in se talis non est.

3. In se inharenter justus est, quem probari non potest Peccasse culpamve ullam commifisse.

4. Talis dicitur habitualiter, formaliter aut ex propriis operibus justus, aut etiam inhærenti justitia præditus.

5. Justificatio in se inhærenter justi est, qua directe contenditur Reum non commissife cul-

pam de qua quæritur.

6. Qui hoc modo justificatur ex operibus suis meritisve propriis justificatur, qui enim propter opera sua justus declaratur, ex merito suo

justificatione dignus censerur.

7. Etiam hoc modo justificare, non est infundendo, creando vel ingenerando justificam justum facere, sed eam quæ prius exstitit manisestando, Aliud itaque est justificari sive justum fieri per justificam inhærentem, aliud verò per insusionem, creationem, vel generationem justitiæ inhærentis.

8. Ex hoc itaque concesso, Nullam aliam dari posse justificationis speciem præter eam quæ sit per justitiam inhærentem vel opera inde profluentia; Noussequirur tamen justificationem esse

eam

fi

IE

145

13

Ite

atu

cce

in

am iplam actionem, qua quis inharencer aut

abirualiter fit justus.

9. Justificatio hæc, si modo sir particularis, duplici modo solet peragi, vel cum id de quo quæritur sactum negatur, vel cum (si sactum negati non potest) jure sactum contenditur; undè duplex quæstio hic solet agitari, altera de sacto, altera de jure,

10. In uno codemque justificationis actu concurrit quandoque modus uterque: sæpè enim contingit, ut quid sactum negatur, quod jure tamen suille sactum si sactum esset evincitur.

ter Deus Solus & Sancti Angeli, quia hi Soli fune immunes ab omni in universum labe peccari, Particulariter autem Homines etiam qui sunt Scelestissimi.

# ora muttal mur minefult, and musel muring

De Justificatione illius qui in se inba-

YUstificatio Ejus qui in se inherenter

non est justus sequitur.

2. Qui in se inhærenter justus non est si justificandus sit) per IMPUTATIONE MEM justum eum sieri necesse est, Unde justum imputatione dicitur.

3. IMPUTATIO eff rei unius pro.

Itera acceptio.

i

t

i

2

15

0

1-

m

r

ŀ

1-

Z

0-

Te m 4. JUSTUS Imputatione est, qui cum n se sit reus Culpæ alicujus, justus tamen reputatur propter aliud aliquid quod admittitur aut receptatur loco illius justitiæ quæ eidem inesse e inhærere debuerat.

& Res its acceptara dicitur, Inflitia imputata.

6. Jastitia hæc imputata, etiamsi per se considerata, non fit Justitia propriè dicta, respectu tamen culpz commiffe, cum justum aquumq; fit, ob eam caulam Justitiæ titulo non immerito in-nun fignitur. And a must be amongst

7. Justiria hujusmodi, modo plena fir & par Culpz commiss, à Reo Pœnz meritum amovet, omnemque ad cam Obligationem extinguit.

8. Justificatio igitur Rei non inharenter justi est, cum Culpa ipía de qua is accusatur commissa agnoscitur, sed aliud aliquid pro eo obtenditur, quo à Condemnationis merito vindicetur. Nec rationem quisquam aliam potest excogitare quo Reus iftiulmodi juftificetur.

Rit

ar

mr

nei

gui tia du tion ufl

an 29 det

pro

ten

mi

ro

mit

ull

ZF

9

9. Ubi Culpa de qua agitur aut omnino commissa non est, aur commissa agnoscitur, ibi ista juflificandi ratio, aut nullum prorfus aut non pro-ria prium locum haber, Ista enim tum demum pro- 10 a prie obtinet, ubi illa altera deficit, Unde illa priqui ma hæc secunda Justificatio dici potest.

10. Condemnationis merito remoto ipla culpa quodammodojextinguitur, perinde ac fi nunquam

commissa fuisset.

# De Satisfactione in genere.

Uod tollir Condenationis meritum, Obligationemque ad Panam extinguit Satisfadio dicirur.

2. Ipla Culpa agnitio five confessio, ad Reum justificandu nihil quicquam valet nifi etiam Satis-

factio fimul præstita demonstretur.

3. Satisfactio proprie dicta est cum damnun ex Culpa vel peccato alicui illatum plene com pensatur.

4. Sieur æquum est ur nemo ladatur vel injurio ciatur; ita ubi quis lafus injuriave affectusit, f erit; non minus æquum censeri debet, ut damn-nt m quantum fieri potest, plene compenserur.

5 Plena Compensatio est, ubi is qui est Læsus, ar vel qui Læfi locum tenet, tanti inde compos fit oni, quanti fuiffer fi Reus non omnino deliiffet.

6. Tali facta Compensatione, aquitatis five Jugo fina defectus is qui è culpa commissa oriebatur, un impletur idque secundum justitia regulam; cum ehim damnum vel nocumentum illarum defectus us iftius menfura fir; Necesse est, ut illud quod damimtollir justitiæ et am desectu rollet, quo sublato n- bari loco Reus habetur acfi minime deliquitlet.

u-B 7. Talis proinde fatisfactio inftar verz justio næ haberi potest, pro Justiriæ illus complemeno to admitti, quæ per Culpum abfuit, unde Reus 1- qui hanc præstiterit suo merito à Condemnatione mmunis redditur; & perinde justus habetur ac fi

pa neutiquam peccasset.

fitu

et,

ft,

0-

m

m 8. Istiusmodi Compensario fieri nequit per quidquam quod ex jure & aquo fieri debuerat, etiam fi Reus minime deliquisset; Sed per illud duntaxat, quod per se consideratum & fine relatione ad Culpam habita, amplius aliquid quam ustum est; Culpæ vero commissæ respectu æquum tantum & justum; Quod enim per se simpliciter equum & justum est, ex Obligatione ejusmodi debitum, ut non solvisse fit injustum, non porest pro Culpa commissa vere satisfacere, eatenus saltem, ut Reus inde justificari vere positit; cum nimirum ex debiti unius solutione pro debito altero satisfieri nequeat.

9. Is qui Lasus est Satisfactionis loco aliquid admittere potest aliquando, quod nec plene, nec ullatenus damnum compenset; Ita lasus satis zpe acceptam habet aut nudam facti confessio-

am

7.

inu

9.

trac

IC um i unc

11.5 hinu

ur,

isfec

magi

13

e ve

0 20

eti

14.

ade

ivè

meri

debi

debi

Valo

ere

pura

nem, aut melioris deinceps frugis promissionem, 6. aut levem aliquam & nullius pretii Ceremoniam; tur ul Que urcumque Satisfactiones dici soleant, ejusmodi tamen non funt, quales effe debent que verè & proprie justissicant.

10. Si igitur Culpæ commissa ea suerit natu-do h

ra, ut damnum inde ortum nulla ratione compen. 8. fari queat, tum Reus nullo modo justistificari Acid

poreft.

11. Satisfactio etiam vi extorta aliquando ju-in Pi stificat; Saris enimest ad Rei justificationem si orac compensetur id damni quod Iasus sustinuit, sive temp illud sponte sive invito fiat; Immo plerumque tiam Sarisfactio omnis coacta potius est quam voluntaria.

12. Omnis vera Satisfactio, Pænæ naturam induit, & pro pœna haberi solet.

# CAP. 7.

# De satisfactione in Specie.

1. C Atisfieri solet vel agendo vel patiendo, vel Jutroque conjunctim.

2. Agendo quoties compensatio fit per executionem Officii, muneris, servitii aut operis alicujus, quod læfo quoquo modo utile fit.

2. Actiones istiusmodi Satisfactionis ergo prastitz, Poenz rationem aliquam habere censentur.

4. Satisfit patiendo quoties quis pro pecca-

to Pœuam propriè dictam subit.

5. Ad Justificationem Patiendo satisfecit is solus qui Pœnæ tantum sustinuit, quantum Culpa admissa ex ordine Justiciæ meretur; Ita ut fine crudelitatis & injuriæ nota actori meritò inurenda, ad amplius aliquid sustinendum cogi non poilit. 6. Ut de Ut patiendo satisfiat tum plerumque exigitur ubi culpa est ejusmodi ut per actionem aliquam compensatio fieri nequeat.

7. Ex odio fit ac vindicta, quando ut patiendo potius quam agendo fatisfiat exigitur, ubi agen-

do haberi potest justa compensatio.

8. Quandoque ad justam compensationem, & Acio & Passio urraque requiritur, velut cum Dominus servum nequam ob damnum acceptum, & Pistrinum dat ad molendum, & flagris etiam præterea corripit; vel uti Princeps Proditorem ad tempus sacit duram servire servitutem, deinde etiam capite privat.

9. Ubi utraque fic concurrir, ibi justitiz loco utraque haberi, Reoque pro Justitia utraque im-

· putari non incongrue dici potest.

10. Satisfactio porro fieri potest, vel per Reum ipsum vel per alium in ipsius gratiam, vel conjunctim per utrosque.

ninus ex suis operibus vel meritis justificari dici-

ur, quam is qui est simpliciter justus.

12. Reus in propria persona aliquo modo saisseccisse is dicatur, in quem actor vel æque vel

I magis etiam peccavit.

13. Per alium Satisfit, quoties id quod alius ille vel egerit vel perpessus suerit, pro co meriso admittitur, quod Reus ipse vel agere, vel per-

peti debuerat.

0

14. Fieri potest hoc agendo sive perpetiendo, aut cadem specie, cum eis quæ reus ipse agere perpetive debuisser, aut ea quæ diversi sunt generis, sed meriti paris. Verbi gratia'; Sufficit ut sidejnssor debitoris nomine locove vel summam Pecuniæ debitam persolvat, vel quid aliud quod ejussem Valoris & Pretii sit, modo Creditor illud admittere velit.

15. Ea nonnunquam ab alio pro Reo præssia satisfactionis loco præstita non omnino Satisfacerent, immo etiam Culpam Culpæ novam pristinæ quandoque adderent, Cum id quod in uno pro muneris, conditionis, Vocationis, Personæ, aut Sexus ratione, laude dignum & meritorium haberi potesti in altero illicitum immo turpe etiä aliquando este queat. Exempli gratia, Fidejussor Cælebs & Dives, pro Reo jam Conjuge Satisfacere potest; in uxorem filiam læsi sine dote ducendo, quod à reo ipso absq; stagitio steri non potuit.

16. Nonnulla similiter à Reo præstita etian satis licita se honesta ad satisfaciendum nihil valent, quæ ab alio tamen pro codem præstita abunde satisfacerent. Sed se nonnulla aliquando à Reo præstita etiam plus quam satisfaciunt, quæ ab a lio aliquo sortassis præstita, vix aut parum satisfaciunt satisfa

facerent.

do justus factus; ea ipla in propria persona præsti tille censeatur aut reputetur, quæ in ipsius gratian beneficiumq; per satisfactionis modum admiss sunt; sed ad imputationem justam sufficit, ut is quod satisfaciendi gratia, ab alio est præstitum tanquam operibus & perpessionibus à reo ipsi præstari ac sustineri debitis dignitate & meritò æquale censeatur, & à Læso pro issdem admistatur.

18. Satisfactio ab alio pro Reo præstira eo ma gis justificat quo Reus ad sarisfaciendum per s

minus poteft.

19. Eadem plane sunt Justificari ex satisfacti one, meritis, aut justifica alienis; Nihil enim a Justificationem Satisfacit, quod non meretus nihil vero meretur nisi quod aliqua ratione pu sum dicitur. isf

fit

di

nì

de

im

mi

qu

bit

do

ris

nl

an

Sa

tii

217

Tè

统

76

io mo

in

co

an Va

co 2

15

10

m

pio cipo. Hoc modo justificari non ex propriis operibus, meritis, aut justitia justificari, sed ex alienis: Quo usque itaque quis justificatur salissactione aliqua, eo usque sit justus, justicia siena.

21. Tali verò modo fieri justum est speci-

22. Specialis hæc imputatio, est meriti alieni loco ejus admissio quod in ipso Reg inesse debet.

23. Ut merita illius qui pro altero fatisfacit imputantur Reo ipfi, ita culpa pariter à Reo Commiffa fatisfacienti imputatur; Prout Fidejussor, qui ad es alienum folvendum tenetur, pro Debitore ipfo reputatur. Hinc codem prorsus modo Reus dicitur justus, quo ille qui pro Reo latisfactionem suscipit est injustus.

24. Qui itaque tenent Neminem dici posse ullo modo sustam per alterius Justitiam, tene-ant etiam necesse est, Neminem posse pro alio Satisfacere, Que sententia si cum circumstantii suis omnibus penitius consideretor Christianismi totius sundamentum subvertere non obsente de prehendetur.

## CAP. 8.

course ingris, live damni fire ocena referendingan

# De Remissione Culpe.

F. PRuctus Specialis justificationis illius (ift efficax fit) que per satisfactionem acquiritur, est Culpa quedam Remissis five Condonatio.

el il

qu

ur

um

tien

lo I

rati

Sati

TIE

OI.

dici

nefa

dig

ri n

næ exh

ubi

par

cisè est

is!

vol

Qu

na :

que

qui

lib

AE

te mi

2 Culpe Remissio est Rei à Poena promerita ab

3. Si nullo modo gratuita fit, Remissio five

Condonatio dici n on porest.

4. Ea Condonatio qua absolvi dicitur Reus i Culpa, non autem à Pœna, æquè ridicula est ac Debiti alicujus dimissio, fine persolutionis di missione.

5. Potest quis satis abunde sactre pro Culpa ut tamen non absolvatur à pœna, & contra absolv potest quis à Pœna pomerita, absque ulla prorsus Satisfactione prius habita.

6. Culpæ igitur remissio accurate considerata, neque totum, neque pars justificationis existit, sed contingens tantum est justificationis

effectus.

7. Kemissio Culpæ est vel plenaria vel Par-

8. Plenaria ubi omnes Pœnæ gradus remit-

omnibus circumstantiis positis & consideratis, rei status sive conditio nihilo deterior existit quam fuisset si culpam eam nunquam commissifet, si quo enim gradu vel minimo per actorem Judicevè deterior suerit, sive damni sive pœnæ respectu; quam ante culpam admissam suerat, Remissio plena dici non potest.

potest, etiamsi sub pœnæ damnivè gradu aliquo maneat; à quo, si non peccasset liber suisset : Si modo pœnæ damnivè illud, bono aliquo eidem

plane æquipollenti aliunde com penserur.

one amphoris certitudinis, etiamfi in se minus fit vel ratione majori amplitudinis, etiamfi non præfens sed futurum sit.

12. Pc-

12 Remitio Culpæ partialis est quando iste el ille pœnæ gradus rantum remittitur, ut cum s qui mori merieus est, à morte quidem liberapur fed aut Carcere detinetur aut in Priftinum Fortuna, Officii dignitatifve locum non redienitur.

13. Porro Culpa Remiffio, est vel prorsus

tratuita vel promerita etiam.

14. Prorfus gratuita, cum fine ulla omnino Satisfactione remittitur poena commerita.

15. Cui Pœna fic remittitur is justificari non

dicitur.

all

16. Peccata quædam adeo funt flagitiofa & nefanda, Actoremque inrantum lædunt, ut fine Jumma fui ipfius injuria, & justitiæ etiam ipfi indignitate aliqua illata, gratuitò prorfus condonain non possint.

17. Remissio etiam Promerira est cum loco panæ promeritæ, Satisfactio ejusdem saltem meriti

exhibetur. offe .ood of mun thankon on out

18. Si Satisfactio praftim fit ex fua natura n rque mala & ingrata, ac pœna ipfa quam alioqui Tubire tenetur Reus, aut fi ejulmodi ut Reo ipff. pari loco fit hane an illam fustinet, ad talem pracisè Satisfactionem præstandam Reum urgere non eft Condonare", single cipitus tous and the

19. Si lege aliqua cautum fuerit, ut Rens pro arbittio suo vel poenam certam aliquam sustineat, vol Satisfactionem Specialem aliquam exhibere; Qui Satisfactione ea admissa reum propterea pæ-

na absolverit, non dicitur culpam remisisse.

20. Ubicunque Satisfactio præstanda, utcunque plena ex natura sua, minus malum fuerit quam specialis pœna culpæ debita; ubi etiam pro libero suo arbitrio alterutrum admittere potuerit Actor vel Judex, (ut verbi gratia, si pro servitute dura vel pœna aliqua turpi & ignominiofa, admissa suerit Satissactio per pecuniam vel aliam

quam-

Juamcunque rationem, Reo haud perinde ingr tam, ibi fatisfactione istiusmodi porius admissa, liquo modo & gradu condonare censebitur.

21. Qui in propria persona satisfacere engitu ei minus Condonatur, quam cui per alium fatissi

cere permittitur.

22.Qui à Sponfore five fidejuffore farisfaction vel pœnam exigit, dimiffo gratiosè reo, przfer tim cum à reo iplo exigere possit si vellet, Re

condonaffe vel remififfe verè dicatur.

23. Quando Reus pro scipso Satisfacere no valet, neque alius quis aut valet aut vult, nifi qu Actori chariffimus & conjunctifimus exftiteri Quando etiam culpa commissa adeo est nefari ut pro ca nihil nifi fammum fupplicium fatisface re queat, Nec fine leftone Justitie absolute con donari possit; Quando denique pro libitu fun moque suo jure Actor potest vel Reum ipsum pu nire; vel admittere ab illo altero fatisfactionen His certe pofitis si dimisso Reo, alterius illius si tissactionem admiserit, zque gratiose (Reu quod attinet,) condonare dicatur ac fi proffus gri tuito condonafiet.

24, Ubi plures funt aqualiter Rei,& fine omi ratione ullius ex corum parte majoris meriti, e mera Actoris aut Judicis gratia, pro corum ali quibus admittitur dicta fatisfactios corundem reli quis in propria persona punitis, ibi gratuitò con donare Actor Indexvedicitur, etianfi non fine fa

chall and a second one and a control and a second ora medicality control value designs, controlled tro

He as interesting the supplementary at for it satisfies of the pocusion of allen

traffight of figures outpation with the st

tisfactione condonet.

Ť.

Y

P

L

fi

.

6

£

-

# Cap. 9.

# De Justificatione Hominis in foro Divino.

l'Actenus de Justificatione in Genere nunc de Hominis Justificatione in specie differendum eft.

2. Justificatio Hominis est, in Fore vel Divine

vel Humano.

zitu

ion efer Re

no i qu

eri

ari

ace

COL

un

PU

CI 1

eun

gra

mi

ali

eli

OIL

12

P

3. Forum Divinum est ubi Deus ipse Judicia-Parres agie, & Judicium fert fecundum leges à fe Latas.

4. Effe, tale Forum est extra omnem controver fiam inter omnes Christi nomen profitentes pofirum.

5. Forum Divinum eft vel internum vel ex-

ternum.

6. Internum est in hac vita vel apud Deum ipfum vel extra eum intra Hominem tamen, in ipla iplius scilicer hominis conscientia; In ca, enima etiam durante hac vica, Deus Thronim Jufticia folet erigere, ibique tum Actoris tum Judicis partes agere, vel condemnando vel ablotvendo; Unade etiam Forum Conscientiz dicitur.

7. Forum Divinum externum eft quo Deus post hanc viram etiam extra hominem immediate exercet judicium idque vel Particulare vel Unil

verfale

Particulare exercetur in Personam unamquamque Particularem statim à decessu ex hac

9. Universale est quod ad diem ultimum excercebitur, in quo carnem universam in conspectu omnium secunda id quod perpetrarint in hac vita:

B.5

five bonum id fuerit, five malum Deus est

V

C

C

n

d

0

ģ

C

0

n

i

J

judicaturus.

10. Justificatio Hominis in Foro divino est qua Homo contra quemvis actorem sive accusatorem in causa sua justus evincitur esse, Deo ipso judice & pro reo sententiam serente.

11. Deus cum sit infinite verax Sciens & justus nec falli porest, nec fallere novit. Necesse est iraque ut secundum veram caus ipsius justitiam juste judicer; Quandoquidem ipse & injustificationem & justi condemnationem ex aquose attramque abominari testetur, Prov. 17.15.Esa. 5. 23.

divino, funt, que Deum ipfum attingunt & ipfi-

ns voluntatem quoquo modo revelatam.

13. Justitia Causæ in Foro divino actæ: est ejus conformitas cum voluntate Dei revelata & præcepta; injustitia huic contraria.

### and low animoni CAP. 10.

# De Justificatione Universali.

Justificatio Hominis in Foro Divino cause respectu, est Universalis aut Particula-

2. Universalis qua quis, non ab hujus vel illius, sed ab omnis in universum adversus Deum Peccari reatu, & per consequens à maledistione divina, immunis afferitur.

3. Eadem itaque prorius est Quastio, Quomodo homo in universum, sive absolute justissi cerur, & quonam modo à maledicione divina

vindicetur.

Reo Pœna ex justitia divina debita.

5. Peccati in Deum Reus est, qui Legis Di-

eft.

ft

a-

20

&

Te

1-

1-

ſe

2.

0

i-

ft

Ł

vinæ quacunque ratione transgressor exstiterir. Quamdiu nulla Deo Peccati in ipsum admissi compensario sacta suerit; Unde maledictio divina dicitur etiam Legis Maledictio.

6. LEX DEI, hominibus seriò admodum Observanda proponitur; ita ut omnes ad omnimodam ejus Observacionem pro summo jure suo Deus sirmissimè adstringar vel devinciat.

7. Deo Legislatori adeo ad unum usque omnes Devincti sumus, ut etiamsi Legem Divinam summa cum observantia, rotam exactissme implevissemus, nihil tamen amplius præstitisse deprehendemur, quam quod summa Officii & Debiti nostri ratio ipsa postularet.

8. Lex Dei naturæ humanæ integræ convenientillima est & maximè consentanea, ejusdemque observatio, etiamsi per Naturam nostrammiserrime turpissimeque depravatam jam secus sit, in se & possibilis & facilis; Et quæ non astoriæ tantum Divinæ, sed & Hominibus ipsis eandem observantibus, quammaximè conducat.

9. Legis transgressor habetur, non solum qui quod Lege prohibetur perpetraverit, verum etiam qui omnino quicquam quod in ea pracipitur omiserit, vel qui alio modo seu sine quam quo lege cautum est idem persunctorie prastiterit.

10. Unaquaque legis particula ita aquitati consentanea est, ut qui vel minimum ejus iota suerit transgressus is merito in Conspectu Dei Judicis justissimi injustus habeatur.

11. Infinita Dei majestas & Gloria transgres-

fione Legis etiam minima lædicur.

vini transgressionis rearu tenetur, is ex justi Dei judicio, maledictioni Divinæ obnoxius habetur.

12. Pana ex justitia Divina, peccati in De-

um

um Reo debita; prærer omnimodas hujus vitæ miferias & Calamirates, mortemque Corporcam; est etiam vitæ æternæ beatæque privatio, cum æterno igne gehennali cruciatu; aut analogum istis quidpiam.

in homines absoluta potestas, istiusmodi peena zquissma est, & justitiæ astoriæque Divinæ quam

maxime consentanea.

15. Immunis ab omni peccari reatu habetur, vel qui legem nulla ratione transgressus fuerit, vel qui pro admissa à se transgressione abunde satissecerit.

16. Oritur hine Justificationis duplex etiam coram Deo ratio, que apud eum utraque 2que valeat, altera qua Legis transgressio omnis verè negatur, Ro. 2. 13. Altera ubi negati non potest legis transgressio, qua plena & vera Satisfactio in judicio præstita probatur.

17. Prior illa justificationis ratio dicetur Jusuficatio per legem, per justitiam nostram, per

opera, propter merita mostra.

18. Oritur hine Quæstio; urrum priore illa ratione justificetur mortalium quisquam in Foro Divino.

the realities, set and and modern fina country

# Man Sing CAP. XI. The Total

Mortales omnes Legem Divinam transgressos proinde priore ratione Justificari non posse.

Mnes in Universum qui sunt, suerunt, ex runt meri mortales, modo graduque a-liquò tenus legem divinam transgressi funt. Jac: 3.2. 1 Reg. 8.48. Provisa, 16. Rom: 3.2, 12,23. 1 Joh: 1.8.

va

qu

qu

le

tu

av

De

eri

ma

CO

CO

fu

tu

re

le

da

ob

m

PI

na

YII

ali

rit

re

qu

tu Po

ju

2. Omnes ex vitio nativo adeo sunt depravati, ut re nulla naturaliter delectentur magis, quam legis Divine transgressione; Neque quicquam magis odio habeant, quam obedientiam lege divina requisitam; Adeo ut nullum peccatum tam nesandum sit, quod etiam natura ipsa aversetur, quin hominum optimus quivis (si à Deo destitutus mentis sue vanitati derelictus suerit) concessa sive oblata opportunitate, elata manu idem sit designaturus.

3. Legis divinæ partes fingulæ ita inter se conterminæ ac conjunctæ sunt sibique invicem connexæ, ut qui unam ejus partem transgressus sucrit totam legem transgredi aliquo modo dicatur; Ita etiam Deum ipsum ejusdemque gloriam respiciunt universæ, ut spreta aut neglecta Dei legislatoris Authoritate, in unius alicujus mandati transgressione, non possimus in reliquarum observatione, ea qua debemus quaque par est mente, Deum eolere, eique obsequium debitum præstare.

4. Quod manus cohibent tor homines merè naturales, à maximis summé que nesariis legis divinz violationibus, non contingit id exprobiore aliqua in illis præ aliis indole; sed sit virtute Spiritus divini, qui partim Homines (Natura tamen reluctante) reprimit ac cohiber, partim peccatorum ejusmodi mareriam occasiones que eis sub-

trahit.

n;

eis

ft

n

۲,

,

5. Quod eriam flagitiofissimi & profligatissimi quique, odio quandoque summo habeant nonnulla que sunt per legem divinam prohibita,
quedam etiam que in codem precepta sunt
summo studio aliquoties amplectantur sectenturque, id ab eis semper mala mente sir e ad
Peccarum aliquod aliud promovendum; adeo ut
justicia talium, (qualiscunque ca sucrit) nihil
aliud

aliud fit quam injustitia alicujus adminiculum & instrumentum,

6. Ita natura constituti sumus universi, ut nihil nos torquere aut anxios habere soleat magis, quam non adesse facultatem vel opportu-

nitatem peccandi.

Qui fummo legis Divinæ observandæ studio tenentur, non ita afficiuntur ex infitis naturæ suz viribus, vel ex naturali liberi sui arbitrii electione, sed ex potenti Spiritus Sancti energia, qua regenerantur, & quafi novæ Creaturæ efficiuntur, de ser

8. Oprimi omnium Sanctissimique quique per totum vitæ hujus suæ curriculum longe sæ. pius & in pluribus multo transgrediuntur Dei legem, quam observant eandem: Neque corum quisquam aut tam frequenter aut tam accurate legem Dei observat, quam si vellent ipsi, etiam valerent.

9. Quæ optime & legi maxime conformia ab hominibus fiunt, non adeo funt secundum legem perfecta, & ad ejus normam accurata, quin quoad tum integritatem, tum finceritatem mulcum deficiant, & peccaris quibusdam accessoriis insuper ita contaminentiur, ne fi Deus nobifcum ftrieto jure ageret merito forent rejicienda & inter legis transgressiones deputanda: Etiamsi quoad actus ipfius substantiam bona opera existant cadem. Ro. 7.8,9.

10. Cum ii qui renascuntur, ex parte tantum renati funt, ex parte verò Carnales perfiftant. Ro.7. 14. & propterea fide & gratia perfecta & plena in hae vita minime donentur; ab Adamo aplo impossibile est, ut quisquam non ex propriis solum viribus, sed cum ea eriam fidei & grariæ quæ in hac vita conceditur mensura legem divinam plene perfecteque custodiate Ro. 8.3.

11. Etiamfi daretur Renatos ipfos legem di-

vinam

in

oct ble

qui

eid

tra

hil

10 in

ne

1.

q

al

Ci

ip

ir

C

li

um

5.19

ut

eat

u.

u-

u-

rii

r-

ie

2.

ei m

rè m

6

n

-

n

t

4

vinam & observare posse, & à Regeneratione sur per sidem & gratiam etiam de sacto eandem implevisse; idque æque persecte atque Sancti ipsi qui jam gloriæ Cælestis compotes sacti sunt; cum eidem tamen antequam renascerentur Legem transgressi suerint, pro legis transgressoribus nihilominus habendi essent.

12. Nullus itaque Adæ filius justificari potest in Foro Divino, aut Legis transgressionem pernegando, aut etiam Legis justitiam fibi asserendo.

### CAP. XII.

Deum salva Justitia Legis sue transgressionem, sive Peccatum absolute remittere non posse.

1. D Eus sua natura ab æterno persectissimè & justissimè odit Peccarii omne, utpotè quod cum Sanctitare & puritate ipsius quam maximè pugnet.

2. Peccatum omne ita justitiæ Sanctitarique Divinæ repugnat, ut Deus justitiam persecte & absolute amare neutiquam diceretur, nisi Pec-

carum iridem & absolute averserur.

3. Dei adversus Peccarum odium perinde ipsi essentiale, arque amor ipse justitiz, ac pro-

inde non potest non odisse Peccarum.

4. In Deo, Peccatum aversari aut odio haberes est Peccatum pro merito suo velle punire, non potest itaque ( qui quacunque vult potest) non punire, idque pro merito suo peccatum quod aliquando admissium suerit.

5. Deus quamquam pro omnipotentia fua potuerat (voluisset modo) peccati universi perpetrationem impedire & præveniendo antevertere, pro infinita tamen & incomprehensibili sapicatia pientia fua id noluit, quo indè reipfa palam faceret justiffimum Sanctiffimumque Peccati ipfius Odium idque ad laudem gloriofe justicie sua.

uf

tr

jt

H

li

q

Ø

n

1

6. Nulla alia ratione palam fieri potest Odium adversus peccatum Divinum, quam poenz

commeritæ inflictione.

7. Deus etiamfi ante peccatum commissum omni ex parte beatus extiterit, ut peccati punitio necessaria non sit ad naturalem Dei ipsus beatitudinem consummandam, tamen cum peccati respectu sit Deus ignis consumens non potest non ex naturali & insita quadam natura necessitate Peccatum commissum punire, haud secus ac ignis licer ante in se ex natura sua persectus existat, materiam tamen, que combustibilis suerit, admore ex necessitate quadam naturali succendit & comburit.

8. Justitia illa divina qua peccata is pro merito punit, cujus item gloria ex corundem punitione illustratur non minus est Deo effentialis e naturalis, quam divinum quodlibet aliud attri-

burum.

9. Cum inde justitiz Divinz gloria emergat, quod poenam pro peccati ipsius merito insligit; Quo graviorem pro ejus merito poenam inslixerit eo magis justitiz suz gloriam illustrabit; quantoque magis poenam meritam absolute remitteret, tanto idem justitiz suz amplius derogaret.

10. Justine divine gloria ex justa peccari admissi punitione non paresieret, nisi ipsa ejusdem justina eam punitionem necessario postu-

laret.

justam Peccari punitionem, necessario postulat postulat omnes & singulos ejustem gradus donec eidem justitiz satis actum suerit.

12. Misericordia & Clementia Dei quæ super

universa sunt eius opera, P/al:145.9. nihil quicquam impediunt extremam judiciorum divinorum in Peccata commissa executionem : sed eam potius frequenter promovent.

13. Etiamfi Deus in judicii adversus Legis transgressores executione, quantumcunque per justitiam suam potest rigorem etiam distinctissimum exercere: Nequaquam ramen savas, crude-

lis,ant justo feverior ideo dici meretur.

ius

di-

næ.

m

ni-

2.

tti

eft

·f-

us

us

.

.

4

15

.

14. Sieut Deus summe est & infinite misericoris ita etiam summe & suffinite justus est, urque
quod aterno supplicio quorundum Peccata Deus animadvertit, cum summa ipsius misericordia
minime pugnat; Ita nec cum eadem etiam pugnaret si omnia & singula in universum in tantum
puniret quantum rigor justitia summus aut postularet aut permitteret.

15. His positis sequitur, Dei neque Naturam neque justitiam summan pati, ut legis transgressionella sine compensatione justa dimittatur.

### CAP. XIII.

Nullum Hominem posse per se satisfacere pro sua Legie divina transgrassione:

T. Um secundum justum Dei Judicium Peccarum quodvis maledictionem divinam mereatur, sarisfactio ea, qua verè justificetur legis transgressor, talis tantaque esse debet, ut ex justissimo Dei judicio, plenam à maledictione divina liberationem sive absolutionem commereatur.

2. Etiamfi quis semel duntaxar legem transgressus, ex propriis viribus totam Legem deinceps impleat; tamen cum eo sacto nihil amplius præstet, quam quod (a) (etiamsi nunquam penitus peccasset) cum officio ipsius ex jure divi-

nec

que

æte

erg

tul

pel

ull

Re.

qui

fur

Tu

for

De

ftit

hæ

fic

Sa

bo

qu

tai

fiv

PC

qu

6.

VC

in

V

n

21

ti

no necessario debito conjunctum soret, non posset ideireo postera illius Obedientia merito pro transgressione pristina ullo modo satisfacere; multo minus eandem si prastaret speciali gratia & cooperatione divina adjutus, cum (b) de gratia accepta nihilo minus quis Deo debeat, imò ratione ejus eidem multo amplius obstringatur.

(a) Luc:17.10. Deut: 5. 29. 66.25. 67 12.

32. (b) 2 Corint: 3. 5. Phil. 2.15. Heb:13.

3. Cum nulla fint opera bona in Lege przcepta quz à lapsu Adæ homo quisquam secundum legis præscriptum omni ex parte præstate
possit, quin peccari macula aliqua respergantur,
ideo sufficere sibi nequeunt ejusmodi illa etiam
optima opera ad suipsorum justificationem, nedum ut ad satisfaciendum pro legis transgressione prius admissa ullo modo adhiberi possint.

4. Ex lege divina tenentur omnes, ut Deum toto Corde animoque & viribus universis diligant Mat. 12.31. pro virili ergo suo operam omnem navare tenentur ad gloriam divinam semper & ubique promovendam. Nullum igitur opus excogitari potest, quo gloria Deo ulla deferatur, ad quod ratione Circumstantia ex vi legis iidem minime obligentur.

5. Opera itaque quæ Supererogationis dicuntur, aut gloriam divinam neutiquam promovent, nec divina proindè justitiæ pro Legis ulla transgressione satisfacere ratione quacunque possent; aut in Lege aliquo modo requiruntur, & propterea non magis satisfacere possunt pro peccatis prius commissis, quam eadem ipsa possunt quæ per legem præcepta sunt.

6. Cum Dei ipsius contra quem peccatur infinita sit majestas, cumque maledictioni divinæ subsint qui non permanserint in omnibus quæ in Lege continentur ad custodieudum ea Gal: 3.10.

neceste

necesse est ut admissium in Deum Peccarum quodlibet, mortem & Cruciatum apud inferos æternum justo einsdem judicio mercatur. Nihil ergo quicquam homo, vel in hac vita, vel in futura per definitum aliquod temporis spatium perpeti potest, quod vel ex parte pro peccato ullo fatisfaciat; cum inter cruciatum ærernum & tempore definitum proportio nulla dari BUT WINDS BY WASSESSEE W queat.

of-

oro

re; tia

ra-

nò

Ir.

2.

3.

2-

n-

re

r,

m

-9

)-

n

. .

,

7. Detur Fidem spem charitatem, quatenus funt qualitates five habitus partes effe qualdam Justitiæ nostræ, quarum ratione inhærenter & formaliter ( pro earum mensura & gradu ) coram Deo etiam justi constituamur. Derur etiam Justitiam nostram formalem esse nobisque ipsis inhærentem, detur in super Deum gratia sua justificante. Peccatores etiam facere modo quodam Sandos & immaculatos. Detur demum, opera bona esse ad Salutem necessaria, & justitiam aliquam operum, etiam in hac vita affignari , non tamen ex Datis hisce sequitur, five opera illa, five justiriam etiam minima ex parte satisfacere posse Justitiz divinz, vel pro minimo peccaro quovis, Contr. Bellar. 1, 1. c.13. 6 1.2.c.3. 6 c. 6. On there are no decine a training

8. Nemo iraque Peccaror potest vel agendo vel perpetrando vel alia ratione quacunque, five in totum five ex parte etiam pro unico coque vel minimo peccato fuo in perfona propria divinæ satissacere justitiæ; Ideoque nec per justitiam fuam aliquam, five innaram eam five acquifitam, nec per opera sua aliqua five naturalia five Supranatura vites prastita ita instificari potest; ut à maledictione divina immunis reddatur.

distant resistant est

### CAP. XIV.

Nullam aliam Creaturam meram poffe Satisfacere pro Legis aliquo transgreffore.

Um Peccatorum nemo justitiæ divinæ fatissacere per se possir; restat ut ad exitium æternum addicatur,aut per alium

quempiam latisfaciat.

2. Cum peccarum ex justo Dei judicio cruciatum commercarur grefitum; etiamfi unus tantum in mundo Peccator extaret, Ifque unici santum peccati aut peccaruli (Reliquis omnibus perfecte justis) reus folus existerer, mihil quicquam omnino reliqui illi omnes, vel finguli vel conjuncti, vel adicira etiam fibi cunctorum in ezlis agentium Sanctorum & Angelorum ope, aut agendo aut perperiendo effectum dare polfent, quod ad peocatoris illius justificationem fatisfacere valeret; justitia fiquidem in eque Dei infinita Satisfacere, opus eft ejulmodi, ut co perficiendo, Creatura omnis finita vires nulla Suppotante Prior reasons supplied

3. Qui ad hos itaque opus exequendum fulficiat, non folum iple perfecte fit justus oporzet, sed viribus etiam infinitis præditus, & pet

consequens Deus ipse omniporens.

4. Deo (unus cum fit) non porest proprie fatisfieri, aut per se folum, aut per actum aliquen mere divinum; eo enim modo, pro peccaris ad versus se commissis sibiipsi farisfacere, idem pror fus valerer, arque simpliciter condonare; Quod & naturæ repugnat veræ justificationis & ipsius etiam Dei.

Qui itaque pro peccaris verè satisfaciat

nen

non per

ctia

divi

gan got ho

dan

I.

ta

1

non tantum Deus fit oportet, sed alius à Deo, se

per consequens etiam Deo ipso inferior.

n

. 15

ci

C.

d

in

C,

m

ci

20

2

ıf.

r

et

ric

em

ad-

10

od

ju

ciat 101

6. Non est ingenii vel humani vel Angelici etiam, ejulmodi aliquem inventum iri aut excogirarum sperare; unde si peccaror maledictionis divinæ peccatis suis debitæ, ad ejusmodi investigandum fibi ipie relinqueretur, quo magis in negotio isto desudaret, eo se magis in infinirum horroris & desperacionis barathrum præcipitem daret.

### CAP. XV.

## Christum pro Electis Satisfecisse.

Eus in Euangelio Personam ejusmodi designavit; cui adest Satisfaciendi & potestas & Voluntas, Filium (a) seilicet illum Dei unigenitum; personam (b) in Deitate fecundam, Patri iph coaternum & coaqualem, verumque proinde cum Parre & Spiritu Sancto Deum, Jesum Christum (d) mundi Servatorem; unicumque (e) inter Deum & Homines Mediatorem. (a) 1 Tim. 2.6. Ro: 3. 24, 25. (b) Ioh: 1.14, 18. 6 3. 16.18. (c) Phil. 2. 6. (d) 1 Ioh: 5.20. (e) 1 Tim. 2.5.

2. Non potuit folum & voluit ifte Deo fatisfacere, sed actu pro aliquibus jam olim satisfecit, Mat: 20.28. Marc: 10.45. 1 Cor: 1.20. Heb. 9.

Illi vero pro quibus satissactum est à Christo, non funt totus in universum mundus Clicet mundi fervator dicitur Christus Isb:4,42. 1 lob: 4. 14. (2.2.) fed Electi duntaxat. I Tim:4.10. Epbe. 5.22.

4. Electi funt quos Dens (a) ab aterno flatuit, ex (b) mera fua gratia à (c) reliquis

mundi hominibus suo rempore separare (d) sibi in silios adoptare, (e) Eisque vitam ac gloriam aternam propter Christi merita donare (f) ad laudem gloriosa sua misericordia (g). a Mar. 13.20. Rosg. 11. b Epbes: 1.4. c Rom: 11.5, 6. d Rom: 8.29,30. 2 Tim: 1.9. c Epb: 1.5. f 1 Cor. 1.9. 1 Thes: 2.12; 2 Pet: 1.3. g Ephes: 1.6, 12.

5. Hominum ab his refidui qui & Reprobi dicuntur, ii funt qui ex justo Dei judicio (a) fibi direlisti pro peccatorum suorum modo ac mensura (b) ad æternos in igne gehennali cruciatus in persona propria sustinendos aliquando damnabuntur (c); isti etiam in sacris literis etiam Mundi nomine sapenumerò designantur (d). a Rom: 9.11,19. b Matth: 6.8,9. Matth. 23.14. c Matth: 25.41,46. 2 Thessal: 1.8,2. Apoc: 20.15. (g 21.8. d Johan 17.9,4. 1 Joh: 5.19.

dinem & Universalitem mundus dicitur, minor tamen est numerus Electorum quam reproborum. Matth: 7, 13,14. Luc:13,23,24.

### CAP. XVI.

Christum ut pro eis satisfaceret Reatum Peccati Electorum in se suscepisse.

Christus, suscepit ipse reatum Peccati eorundem, unde & maledictioni divina obnoxius sactus est. 2 Cor: 5. 21. Esa: 53. 12. 1 Cor: 15. 3. 1 Pet: 2.24. typ: Levit: 4. 24,29,33. cum 5.5,16. Levit: 8.14,22. 6 16.1.

IC

br

ď

Cı

53

rei

pe all u

ca

VC

no

He

2. Hinc est quod Deus (a) Peccata nostra. Christo imposuiste, quod Christus pro nobis (b) actus dicirur peccatum, non quia peccata à nobis commissa in illum revera translata sinr, aut quasi Deus mentis suz conceptu, (ut de Deo evoque a dus loquamur) Christum existimaverit ea ipsa peccata commissse qua nos ipsi commisseramus, sed quia apud Deum perindè habetur, speque à Deo Christus perinde accipiebatur ac tractabatur, ac si ipse ex persona propria ea omnia (c) commissse. a Esa. 53.6. b 2. Cor. 5.21. c Esa. 53.7,8,10,11,12: 1 Pet. 3.18. 6

3. Cum Christus Fidejussor nobis suerit pari jure Deo licuit eum Christo sic agere, atque Creditori sas est as sibi debitum debitore dimisso sidejussore exigere. Heb: 7. 24. Esa.

53. 7.

1

n

d

9

.

1,

i

)

IC

1-

i-).

1b:

u-

0-

ret

ati vi-

3.

4.

I .

### CAP. XVII.

Christum quo peccati Reatum Susciperet Hominem esse factum.

Hristus quatenus (a) Deus est, patri coæqualis, cum peccatorum reatui obnoxius esse non posser, caque ratione minime esser idoneus qui pro peccato satisfaceret; in divinæ ideirco suæ naturæ consortium, à peccati labe puram prorsus, naturam humanam assumpsit (b) & in eadem sibi hypostasi indissolubiliter univit; qua ratione sactum est ut in una cademque persona Christus idem & verè Deus & verè Homo, (c) Homo autem ille natura tantum non Persona etiam distincta existeret. a Phil: 2, 6. Rom: 9, 5: b Joh: 1.14. Phil: 2:7. Gal: 4. 4. Heb. 2.14, 16. c Mat: 16.13, 16. Joh. 3.13. Ros. 9.5.

2. Aptissime itaque Christus iste Deus pariter & homo inter Deum & Homines mediatos constitutus est, 1 Tim: 2.5: Non potens tantum sed & idoneus etiam ea omnia & sustinere & præstare que ad plene satisfaciendum pro Electis omnibus essent ullo modo necessaria.

a

Ŷ.

ue

21

Ra.

ne

tr

que

nec

nus

mii

ni c

(4

ma

ras

tat

hu

illa

tur

cre

tur

mi

aut

tai

3. Natura humana ita affumpta fupra creaturam universam Affumptionis hujus virtute mirum in modum est exaltata Heb: 1.4, 5, 6. Quod tamen nequaquam ex ejusdem ullo merito, sed ex mera Dei solius gratia, zternoque ipsius in

Electos amore profluxit.

4. Neque tamen humanitas, hac ratione exaltata, aut in Deitatem mutata, aut cum eadem est consusa, quasi ullius qua Deitati peculiaris existit sive qualitatis sive proprietatis particeps sacta, sed ab eadem distincta mansit usque, manetque (a); Constans nempè finito corpore, (b) consimilique quoad substantiam & sacultates essentiales hominum aliorum omnium anima (c). (a) 2 Cor:1.3,4. 1 Pet: 3.18. (b) Luc:24.39. Math:28.6. Ad:3.21. (c) Mat.26. 38. Iob:12.17. Luc:23,46.

5. Manserunt ergo manentque etiamnum distincte actiones quoque & operationes utriusque nature, que non magis consundi & permisceri possunt quam nature ipse queant; Quanquam propter naturarum istarum unionem, qua in unam candemque personam cocunt siat, ut que Christus ad Satisfaciendum pro nobis qua homo prestiterit, ca à Deo ipso sacta quandoque

dicantur. Ad:3. 15. 69 20.28.

6. Christus urcung; respectu divinæ suæ naturz (quæ est nulli omnino alterationi vel diminutioni obnoxia) maner etiamnum & potestate & gloria Patri coæqualis (a). Idem tamen respectu humanæ naturæ assumptæ patre eodem & inferior sactus est & in æternum etiam eric. (b.)

P

è

d

n

is

į-

5.

m

i-

n-

13

ut

ua

ne

2

u-&

e-

8

.)

a) Phil. 2.5. Job. 10.30. (b) Job. 14. 28. 1 Cor. 5. 27. 28.

7. Etiamfi in Electorum gratiam beneficiumque, tha fuerit affumptio istiusmodi Heb. 2.14. tamen cu to hos folvis ea actio, non autem 78 θοανθρώπου uerit, non videtur satisfactionis à Christi præstigers pars propriè dici satis posse, licet & assumptios sa, prout ipsa etiam Christi Deitas ad satisfactionem illiusmodi perficiendam conditionis nomine atraque necessarò requiratur.

CAP. 18.

Christum ad satisfaciendum proElectisLe gem moralem plenissime observasse.

Hristus Deus æternus, verus homo factus & eatenus vera etiam creatura (a) & creatoris ex consequenti servus (b) eidemque verè subditus (c) factus est itidem legi illi necessario subjectus, ad quam creationis jure genus humanum adstringebatur universum; non minus proinde quam reliqui homines maledictioni divinæ obnoxius suturus si legem eam violaret.

(a) Rom. 4. Gal. 4.4. (b) Esa. 42.1. (c) 1 Cor. 15.27.28.

2. Unio illa hypostatica Christumhominem non magis ab hoc vinculo solvit, quam tollit eidem veras & essentiales animi corporisve partes ac facultates aut veram formalem & inhærentem animi humani justitiam, cujus regula & norma unica lex illa censetur.

3. Dicere Christum respectu humanz suz naturz, Unionis hujus ratione legi naturz sive creationis de jure minimelsubjectum; idem videtur esse ac si quis diceret, Christum quarenus hominem ad imaginem divinam neutiquam sactum aut verò non teneri, ad Deum ex toto Corde to ta mente omnibusque viribus adamandum; ac per inde, (ablit blasphemia dicto) libere ac sine Peccati reatu poruisse quidvis patrare quæ lege illa

divina prohibentur.

4. Huic legi conformis exstitit Christus, non materialiter folum fed & formaliter; non ex parte tantum, sed absolute etiam & universalirer; Neque co folum modo Legem eandem observavit, quo eam observantisancti jamin cœlis constituti,sed cum in terris ad tempus versaretnr, per totu illud tempus code plane modo legi se conformen exhibuit quo cateri homines tenentur eidem se conformes exhibere; cum nullum icilicet omnino prætermicre ret officium quod Deo ipfi vel hominibus ab homine præstandum lex illa exigerer, unde fecundum humanam naturam fuam & habitualiter & actualiter, etiam in gradu intensissimo justus exstirerat exhibita verè à Christo legi conformitas istiusmodi, ex parte saltem humiliationis & abject a ipfius in terris conditionis pars fuit & per consequens exinationi ejusdem & Satisfactionis etiam gradus quidam.

5. Quanquam hominem jam factum, & in terris inter homines degentem necesse (ni cum reliquis omnibus maledictus foret. )!Christum dicta creationis legi fieri conformem; non sequitur hinc ramen per eandem illam conformitatem fuam nulla ex parte pro nobis ipfum farisfecisse; Quicunque enim liber & sui juris cum fit ad satisfaci. endum pro altero non mori tautum fed & ante mortem ad tempus aliquod etiam fervire tenetur; per actus illos omnes qui ex fervirutis lege exiguntur'à Servo ex parte Satisfacere recte perhibetur, etiamfi ejulmodi actus illi fuerint, int poltquam forrem cam inscepiffer sub moreis cos Poena præftare teneretur; neque effet hoc debitum quod aiunt debito alterum altero dispungere, cum nec ad fervi fortem fuscipiendam, nifi fatisfacien di nomine ceneretur, nec Servituris suz vi fer(a

ti

no

di

क्ष

iff

at

Ie

n

ft

ci

to

C

P

u

n

.

t

vus factus, Satisfaceret, nisi ea omnia præstaret, quæ a Servis præstanda, Servitutis Lex ipsa neces-

faria exigeret.

èc

non

irte

que

e.

um

m.

uit,

nes

er.

SUC

rde

ter

tus

or.

nis

80

fa-

er.

rè.

fi

tur

am

ui-

ci.

ite

ır;

ci-

ni-

A-

nz

m

m

n-

6. Etfi obedientia legalis ista ut pars aliqua satisfactionis illius à Deo admittatur, eaque ratione, nobis ad luftificationem modo quodam imputari dicatur, non tamen hine sequitur, eandem eo pado imputari, ac fi Electorum quisque Obedientiæ istius virtute eodem plane loco à Deo haberetur, atque fi eandem ipse, plane rum modo, tum gradu, legi Obedientiam præstirisset; Esset hoc enim non solum reliquas Sarisfactionis à Christo Præstitæ partes tanquam supervacaneas prorsus præcidere; Sed omnem etiam necessitatem omnino tollere sancte justeque vivendi; si enim nostrum cujusque loco & vice creationis legem Christus plene & perfecte implevit; ut nos in eo & per euni pari loco haberemur, ac fi ipfi eandem finguli in propria quisque persona implevissemus, quænam quæfo æquitas ulla ex parte exegerit, à nobis diunno, quod vice nostra, locoque nostro, à fide offore nostro Christo, & prius exactum & plene præstitum snisset. Aut quid eisad plenam perfectamq; justitiam deforer, qui in Christo & propter hanc ejus obedientiam etiam ftrictissima ratione ipsis imputatam persecte puri, & ad ipfam illam creationis legem justi pcenitus jure & merito aftimarentur.

7. Etsi hac Christi obedieuria legalis nobis imputata, pars sit aliqua justitize illius qua coram Deo justificamur; non tamen inde concludirur, nos ex legis operibus vel ex parte aliqua justificari, eo sensu quo abapostolo ea opera excluduntur, Rom. 3. 20. Gal. 2. 16. Gr 3. 11. Cum lex illa postulet, ut quacunque praceperir in propria nimirum cujusque persona, non autem per Sponsorem aut vicarium à quoquam prastentur. Dent. 27. 26. Gal. 3. 10. Ezech. 8. 4. 10. Et apo-

C 2

ftolus

stolus adversus eum justificationis modum disputationem suam ex professoinstituat; qua peccator ex propriis operibus justificatum iri se somniat Rom. 10. 3. Quamis enim in persona propria Christus legem eousque impleverit ut ex legis ipse operibus (si id opus esset) justificari plane posset; non sequitur tamen illos etiam, quibus Christi hæc opera ad justiam imputantur ex legis operibus justificari, sed huic prorsus contrarium, Gal. 2, 21. Rom. 3. 27.

### CAP. 19.

Christum quo pro nobis Satisfaceret alias etiam Leges divinas observasse.

tantummodo legem universam absolvit, quo respectu qua homo persectissime justus suit, sed aliis etiam subjectus est legibus, Dei populo (a) peculiari ratione, habita nimirum ad peccata eorum relatione, datis judicialibus scilicet & ceremonialibus Mosaicis, & Evangelicis etiam, quibus illi quo magis conformes suerant, eo magis peccatores sese esse esse esse esse profitebantur; quorunque observationi minime suissent obstricti nissi in Deum peccavissent (a) Gal.4.4, Mat. 1.7.

2. Has Christus summe justus & sanctus & ab omni peccati labe purissimus studiose accurate-que perinde observavit; ac si (a) peccatorum maximum esse sed agnovisset; hinc (b) circuncidise passus est, obsationesque (c) pro se offeri; alissque legibus (d) ceremonialibus conformis exstitt, hinc etiam (e) Baptizatus est; et cum discipulis suis (f) in cœna sacra etiam communicasse vi-

detur

do

lu

L

20

2

I Ga

h

la e:

h

Ji

q

p

il

1

ł

1

11-

10

at

ia

9.

ie

is

1,

detur. Legumque itiusmodi observationem (2)
Justitiam etiam appellat ipse(a)Esa. 53. 12. (b)
Line. 2.21. (c) Line. 2.24. (d) Joh. 7. 2. 10. Mat.
26.17(e) Matth. 3. 13. Line. 3: 21. (f) Mat. 26.
26. (e) Matth. 3. 10.

3. Quamvis Christus quà homo Natione Judaus utpotè ex Abrahæsemine oriundus Mat. 1.

1. Heb. 12. 16. Quamvis etiam Ceremonia Mosaica peculiarem quendam cultus externi modum habuerint, quo Deus temporibus illis a Gente illa coli volebat, tamen cum legis transgressor ipse ex se non existerer; non erat (ut videtur) ipsius hisce legibus exhibita conformitas, ad ejus sanctitatem, justitiam, aut puritatem constituendam absolute necessaria.

4. Ad istarum itaque observationem non videtur Christus adstrictus, quatenus aut homo, aut Judzus, sed ex peculiari tantum a Patre cum ipso inito pacto, tum ad majorem ipsius humiliationem tum ad salutis nostræ promotionem ampliorem; id quod tamen minime impedit, quin justiriæ Christi pars eadem sit necessaria; prout Observatio præcepti de arbore scientiæ boni & mali, ex quo latum suit, Adamo præceptum illud, & quia latum suit ad ejus Sanctitatem & justiria necessaria, quæ alioqui necessaria non suisset.

5. Etiamsi ea obedientiæ pars quæ in externis Pietatis & Charitatis officiis versatur, sit quasi justititæ cortex quidă, qui ab interna disjungi queat, quemque Deus solitarium nihili saciat à peccatoribus nobis prout præstatur, dum ab interna scilicet illa se jungitur, Esa. 1. 12,13,14,15. 66.

3. Ezechiel. 20. 39. Ab eo tamen præstita qui Deus etiam existat, cum sit insigne subjectionis & humiliationis ipsius & argumentum & membrum etiam, non potest non meriti existere immensi, plurimumq; conferre ad satisfactionem promovendu qua pro nobis ipse præstandam suscepit,

6. Obedientiæ verò à Christo præsticæ pars issa, utcunque à Deo in partem (a) pretii illius accepta referatur quod peccaris nostris debebatur & propterea nobis modo quodam imputata verè dicatur, cum tamen ad hujusce observantiæ partem aliquam, horum temporum Christiani(b) nunquam tenerentur, ad partem etiam aliquam, in persona propria præstandam eidem ipsi teneantur, non eo modo nobis impurata strictè loquendo propriè dicitur aut etiam dici potest, ac si Christus eam loco nostro, viceque nostra præstitiste (a) Galat. 4. 4. 5. (b) Assor. 15. 10. 28. (c) Mar. 16. 16. 1 Co. 11. 24, 25, 28.

7. Theologi illi nostri qui negant dictam illam Christi Obedientiam, nobis ad justificationem ranquam Aúres partem imputari, eandem tamen concedunt immensi esse meriti, & ad satisfactionem illam adeo necessariam, ut sine illa ista nulla esse

potuerit.

### C A P. 20.

Helion Postar

Christum quo pro nobis etiam satisfaceret multos dum bic degeret miserias sustinuisse.

Hristus una cum Natura humana, ad tempus assumpsit, communes etiam natura nostra infirmitates sive desectus, etiamsi maledictionis nomine generi nostro per peccarum inductos, a peccati tamen labe omni prorsus immune, Rom. 8. 3. Heb 2. 17,67 4.15.

2. Hinc ubi ille primò factus est homo, non fquemadmodum in Creatione sua Adamus protoplastus) persectus sive adultus statim exstitit, verum modo mortalium omnisi usitato (a) absq; viri

tamen

car

foe

po

ru

a

qu

en

gr

m

ft (

j.

us

12.

102

iz

5)

m,

e-

n-

i-

8.

m

1.

1-

m

n

tamen ope ulla operaque) conceptus est, in utero seminina inopis & imbecillis (b) in quo etiam postquam decem menses egisset ad infantium aliorum omnium morem in lucem hane prodiit, cunctis itidem corundem infirmitatibus implicatus; quin & sasciis involutus est, ulnis gestatus, Lacte enutritus, &c. & quamdiu versatus est in terris hisce (exceptis diebus novissimis) cum dolore agritudine non minus quam reliqui homine (c) samem sitim calorem frigus lassitudinem, &c. sustinuit (a) Matth. 1.18. Luc. 1.34. (b) Luc. 2.6, (c) Matth. 4.2. Joh. 4.6.

3. Quamvis rum etiam dum hic degeret Rex Regum suerit, jureque hæreditario ad Regni remporalis titulum prognatus, Regnum tamen hic nullum ejusmodi renebat neque regiam dignitatem dominium aut honores ullos terrenos ambiebat; Sed nec vitam mundanis deliciis voluptatibus affluentem agebat; verum conditione pauper rerumque omnum incos extitit, utpote cui neque divitiæ, neque possessiones, suppeterent omnino nullæ netugirium quidem quo se abderet privatum & proprium, 2 Cor. 8. 9. Matth.

4. Neque verò in hoc toto viræ suæ curriculo, otio unquam indulgebat aut inerti se contemplationi tradebat, sed ad trigesimum ultra ætatis suæ annum, sub Josepho vitrico (a) manuariam opçram exercuisse videtur; deinceps autem publici Dostoris munus, (b) in quo etiam obnixè admodum laborabat, in Ecclesia jugiter exequebatur (a) Mar. 6.3. (b) Mar. 6.7. Luc. 19.47.

5. Munus autem istud dum exequeretur discipulos & Sectatores habuit non terrz nobiles &
magnates, aut Ecclesiz ipsius przsules summos, aut
Doctores aliquos insignes (a) sed insi mz spretzque conditionis homines (b) illiteratos scilicet piscatores (a) Joh. 7. 48. Matth. 4. 18.

4 6. N

6. Neque verò necessarium erar genus vitæ isti ulmodi ad naturæ ipfius humanæ puritatem au integritatem etiam constituendam, sed neque ad gloriam vitamq; æternam, (quippe qui Deus etiam jam effet) sibiipsi promerendum, sed maledictionis divinæ peccato debitæ pars fuit & ad falutem humanam duntaxat promovendam tum à patre exactum tum à Christo ipso lubentissime fusceptum eft præstitum; unde & pars quædam fatisfactionis illius jure habetur, que & catenus nobis modo quodam ad justitiam imputetur. Etfi non do modo, ac si nostro plane loco in se ista fuscepisser; cum neg; nos facti hujusce vi à vitæ genere ejulmodi reddamur immunes; neque eodem prorfus modo vitam nostram universi instituere tenemur: quin & quicunque ad hoc ulla ratione tenemur, in persona propria non autem per sponforem id subire præstareque teneamur.

### CAP. XXI.

Christum etiam mortem Crucis aliaque nonnulla tum ab bominibus indigna tum à Deo Patre borrenda, Perpessum.

Hristus quamqua du in mundo ageret suit omnium qui unquam in terris vixerunt justissimus, humilimus, innocentissimus & beneficentissimus & mali universi specie quacunq; alienus maxime & immunis, ab omni tamen hominum genere quibuscum versatus est à ditioribus præserim & potentioribus maxime verò ab Ecclesia Doctoribus, & Gubernatoribus, ut impostor, blasphemus, Damoniacus, seditiosus & pessime audivit. Esa. 53. 3, 7. Matth. 9. 34. 67

fc

11. 19. & 12. 24. Joh. 8,48. & 10. 20. & 11: 48. Johan. 13. 18. Marc. 14. 45. Match. 26.

2. Ministerii sui illius cursu consummato, tum ab hominibus indignissima tum a Deo ipso Patre

dira & horrenda perpeffus est.

ut

ad

į.

i.

1.

iè

ta

.

e

3. Ab hominibus ( Deo id permittente) indignissimis modis acceptus est, dum à Discipulo uno perfidiofissme proditur, ab altero cum execrationibus diris qui contrarium tamen sposponderat abuegatur, ab univerfis turpiffime foediffiméque deseritur : à Gentilibus vero suis, qui ex foedere fingulari Dei populus habebantur peculiaris Ecclefix maxime doctoribus fuis infius mimistro, solemni modo (falsis testibus ad id conquifitis & conductis) ut blasphemiæ extremæ læsæque summæ majestatis Reus peragitur, eoque nomine crucis supplicio addicitur mortis generi nimirum ignominiofissimo summeque execrando, cui tum temporis adjudicari solebant hominum perditiflimi quique & profligatiffimi, qui à Deo iplo eo nomine maledicti habeantur. Deut. 21.23.

4. In judicio isto licet os suum contra minime aperiret sed humilime illa sustineret universa, postquam tamen ritu barbaro pugnis contusus, consputus, slagellatus, spinis coronatus, purpura per sudibrium indutus, & sannis creberrimis asperrimisque tanquam omniu vilissimus & odiosissimus a ceptus suisser; tandem etiam cruci maledica inter latrones duos medius clavis assixus, cumque in eadem per horasaliquot donec expirasse inter cruciatus gravissmos perendisset, latere lance persosso sanguis demum-in terram essuis est.

15. A Deo verò Patre suo multo horridiora nostri causa justissimè perpessus est; vivus siquidem adhue du in cruce penderes ob p e atorii nostrorum susceptum in se reatum adeo adversusipsum ira paterna exarsit, tantoque arreptum impetu percutit, ut summo cum horrore exclamare cogeretur Dens mi Dens mi, Quare me deresiquists? Quin
se iræ hujusce cum tamen nondum ingruerer sed
appellere tantum è propinquo videretur, apprehensio, Christum ipsum, heroem alioqui omnium fortissimum in sudorem sanguineum, qui se in
terram diminarat conjecit; Effecteque ut vice rertia in saciem prostratus iram à se illam deprecatus suerit, quatenus salva id sieri posset, justicia
divina.

5. Reliqua omnia quæ Christus per torum vitæ fuæ curriculum falutis noftræ caufa vel egit vel perpeffus est, urcung; gradu aliquo etiam maledictionis divina partes fuerint cum quibus etiam admixtus fuerit fenfus aliquis iræ divinæ circustantisque omnibus perpensis in se gravissima meritique immensi fu erint: cum ijs ramen que in cruce actus suftinuit collata, adeo pre illis levia apparebunt, ut satisfactionis potius praludia quadam quam partes posse dici videantur; ibi eaim dolorem cruciatumque tam animi quam corporis acutifimum fimul arque in eo gradu acerbissimum sustinuit conjunctum nimirum cum exquitiffimo summéque horrendo irz divinz sensu. Ex Judicis officio peccarum severissime punienzis, ut prioribus illis omnibus præ iis quæ hic a-Eta funt, molliter tantum probatus à patre potnerit videri, ibi namque potiffinum za ruea factus, hoftiaque pro peccatis, & ignem gehennalem senfisse videtur; unde in postrema hac præ aliis omnibus farisfactionis à Christo præstitæ partibus, clare adeo refulget tum Majestatis Divina & adversus peccatum ira gravissima & justitia exactissima, & immensa ergo Electos suos dilectio, tum Christi etiam ipsius Servatoris nostri gloria stima ut & Deo & hominibus partes ille alie quafi evanescere

nescere videantur, dum partis hujusce fulgore pra-

cellenti mentis oculi perstringuntur.

7. Excellentiæ hujusce ratione sactum est urper Synecdochen usitatam, parti isti vis tota illa
ac virtus qua justificantur peccatores in sacris literis ubique serè atribuatur, (a) ac si in morte sola & sanguinis essusione ista, (in qua satisfactionis
jus complementum positum suit, & sine qua reliqua omnia quæ egit sive perpessus est vana autsaltem non essicacia suissent) redemptionis nostræ
pretiu universum poneretur, hinc etiam sit quod
Sacramenta ipsa hanc solam pattem (b) adumbrare & representare videantur. (a) Heb. 9. 22. 1 Pet.
1: 18. Col: 19: 20: Heb: 9: 10, 14: Gal: 3: 13:
Col: 2: 14: (b) Heb: 9: 7,13,23:1 Cor: 10:16: 67

11: 24, 25.

d

.

S

8. Qua in cruce perpessus est Christus istaquamvis meriti immensi, temporalia tamen & finita fuerunt; neque omni ex parte talia extiterunt, qualia ca que nos ipfos fustinere oportueat; fi in persona quisque propria peccatorum rei coram Deo perageremur; Quin neque per ignobilitatem vilitatemque nostram Justitiz divinz, ulla ex parte satisfactum effet, fi nos ipfi cadem quæ pro nobis illi perpesti suissemus; ac fi proinde neque ista etiam stricte loquendo co sensu impurara dicatur, ae fi aut Christus nostro omnium loco nostraque vice ea pertulisser. Aut nos ipsi in Christo eadem illa sustinuissemus ; Sed ideo cum reliquis etiam à Christi-præstitis ad justitiam nobis imputari dicantur, quia pro cruciatibus eis ipfisæternis à Deo admittuneur, quæ apud inferos av lioqui nos ipfi fustinuissemus. Neque ideo cum Christo Crucifixi mortuique dicimur quafi Deus judicarit nos tunc in iplo eadem ipla perpello elle. Sed quia mors eins seu Crucinxio, peccati poteferem abolebar, & nobis per fidem applicata, instrumentum fit efficar per quod peccate mori-

#### KADSHAW de

amur, hoc est, cujus virtute verè sanctificemur; non enim ut justificemur, sed ut sanctificemur sive renascamur & poenitentiam veram agamus cum Christo crucifixi mortuique esse perhibemur. Gal 2.19. & 5.24. Col. 2. 20. Rom. 6.6.

### CAP. 22.

Christi Satissactionem esse verissimam

- 1. N satissactione Christi supradicta vera & sola justificationis nostræ posita est materia, quæ etiam xúreov sive avrixureov Redemptionis nostræ dicitur Matth. 20, 28. 1 Tim. 2. 6. Heb. 9. 12,
- 2. Redemptio sive satisfactio illa qua pretium ejusmodi persolvitur, cujus vi peccator non à debita tantum pœna liberetur sed etiam in Foro Divino verè justissimeque justus sa ctus dicatur, non est sucata speciosa, personata, aut metaphorica, sed satisfactio vera & propriè dicta...
- 3. Cum Justitia Dei necessariò expout omnium omnia peccata ad Legis divinz censuram pro suo merito puniantur; Necesse est ideo ut pretium illud quo perfecte tollitur Peccati reatus omnis & Verissimum & Plenissimum existat quodque

quodque divinæ tum justitiæ tum legi, absolute satisfaciat; utpotè cuius justitiæ satisfieri non

posset nisi legi etiam sarisfieret.

fi-

m

al

4. Ersi actus obedientiæ à Christo præstitæ qua & nos justificamur ex mandato patris peculiari, eidem suerint impositi, secundum pactum peculiare quoddam à Patre cum ipso initum, quo actus illos ipsi præscripsit & stipulatus est ab ipso, non tamen hinc sequitur aut non esse verissimum plenissimum que pretium istud, aut non legi divinæ eo plenissimè satisfactum, aut non idem planè Justifia Dei in Christo satisfactum de Legi

per Christum satisfactum effe.

8. Etfi Christus non eandem per omnia quam & Reprobi maledictionem subierit, eam tamen subiit quæ personæ ipsius magis congrua soret quæque illi ipsi virtute ac meriro analoga suerit, etsi enim temporalia tantum ac sinita suerint quæcunque & secit & perpessus est, à persona tamen ejusmodi qualis ipse suit præstita, æqualis saltem meriti suerunt & ad justitiæ Divinæ cum satisfactionem tum illustrationem haud minoris esticaciæ, quam æterni esse possent cruciatus illi quos electi omnes alioqui in persona propria ipsi sustinuissent, i Cor: 6.20. & 7.22. I Pet: I.19. Rom: 3.26.

6. Christisatios sivè pretium Satisfactorium, qualecunque id tandem suerit non ita in partes destribuitur, ac si ejus ad Electum issum pars una ad illum altera imputationis vi pertineret, sed ex toto integroque beneficium obtinent universi, licet totum unius cujusque esse minimè dicatur; ita plane uti cum ad satisfaciendu pro diversorum hominum debitis ingentis pretii gemma insignis à fideiussore datur, non potest dici aut tota dari pro singulis, aut pars una ejus pro isto altera pro illo, sed hic tota pro omnibus, ut unusquisque partem suam in tota

habeat, licet nec ipsam totam, nec partem hane illamve habuerit.

7. Assertio ista Scholasticorum, vel unicam Sanguinis Christi guttulam satis suisse ad mille mundorum redemptionem quamvis à nostris etiam Theologis aliquibus admittitur, videtur tamen Scripturæ authoritate non satis sulciri, justificationis doctrinæ tenebras porius offundere quam eandem illustrare, de Justitia Dei distributiva derogare, peccatorum meritum malum diminuere ac Metaphoricæ ac Personatæ potius Redemptioni quam veræ & propriè dictæ savere.

8. Assertioni dicta, affines videntur istiusmodi, Christi Satus actionem pro Electis Universis prastitam nihilo majorem suisse, quam suisset eadem futura si pro Peccatore unico tantum satisfecisset. Valere prorsus qua perpessus est, ad mille mundo-

rum Redemptionem, Gc.

### CAP. XXIII.

### De Justificationis Universalis Forma.

I. HActenus de Christi Satissactione & ejusdem partibus dictum est, in qua justificationis nostræ materia, sive justitia illa consistit, qua in Foro Divino absolute justificari dicamur. Cujus & materiæ respectu justificatio illa unica tum est, tum esse dicitur.

2. Hujus justificationis Forma est satissactionis sive justificationis illius in gratiam ejus pro quo præstita est coram Deo sacta vel allegatio vel declaratio quævis, qualiscunque tandem ea sue-

rit.

3. Utcunque materiæ respectu, justificatio de qua agitur simplex est & unica, sormæ tamen respectu

pectu pro Diversitate & Fori Divini, & eorum etiam qui eam juste poterunt allegare diversi quidem justificationis, sive actus, sive modi dici possunt.

4. Suntautem hi vel primi, vel à primis

orti.

n

n

C

.

n

5. Primus is est qui à Christo mediatore nostro præstatur; cum apud Patrem pro electorum unoquoque (contra universos falutis corundem æternæ hostes) Advocati partes actu agit, sua nimirum merita apud Deum exhibendo indeque bona quævis Spiritualia illis impetrando, quæcunque ad Salutem eorundem consummandam conduxerint.

6. Actus orti sunt quibus vel hic in soro conscientiz, vel immediate post cujusque ex hac vita decessim, vel ad ultimum etiam judicii diem, nos, nobis etiam consciis, à peccati reatu immunes aut declarat aut declaraturus est.

7. Hinc eriam sicur ille qui vel justitiam propriam pro sua vel alienam pro einsdem justificatione allegat, vel seipsum vel alium illum ex operibus justificare dicitur; Ita quicunque in suis ad Deum orationibus vel in suis aut aliorum etiam tentationibus, ad conscientias vel proprias vel alienas pacandas, Christi satisfactionem istam allegaverint, seipsos iidem vel alios illos quorum partes agunt sabsque ulla omnino Christo oblata injuria) justificare etiam quodam modo, non immerito dicuntur.

8. Verum cum vim omnem & efficaciam justificatio ejusmodi accipiat in supradictis illis Christi actibus; ideo Sacræ literæ passive solent de Hominis justificatione loqui, Deoque sive Christo soli attribuere. Rom:3.20,28. Gal:2.16. Tit:3.7. Mat:12.37. Rom:8.33. Cr 3.30. I Cor:

4.4.

## CAP. XXVI.

## De Justificationis Effectis,

I. Um justificatio supradista apud Deum qui juste judicat, quique satisfactionem a filio suo præstitam pro Electis admittit, non possit non esse essex; necessario inde sequitur hominis cum Deo reconciliatio, Rom:3.

25. 6 5. 10, 11.

2. Hominis cum Deo reconciliatio ex vera justificatione orta, fine qua ira Divina in æternum necessario perstitisset, est qua Deus propter Christi satisfactionem gratiosissime admissam, cum peccatore in gratiam rediens, remitrit eidem peccata universa ipsumque pro vere justo habet. 2 Cor: 5.18,22.

3. Hæc ipla reconciliatio cum fit immediatus proximus & necessarius nostræ coram Deo justificationis Effectus, inde factum est, quod Theologi plærique eam iisdem planer quibus istam,

terminis nec immerito definiunt.

4, Nifi omnia ei ad unum usque remittantur peccata, manet adhuc homo quivis sub maledi-

ctione Divina.

5. Etsi pretio ingenti a maledictione redimantur electi (a) tamen cum pretium ejusmodi
a filio suo Deus Pater admiserit, idque in corum
grariam quorum perditione sempiterna gloriam
etiam sibi amplissimam acquirere potuisset, idcirco gratiose illis peccata condonare verè dicatur
(b) Præsertim cum nec ulla vel minima in iis
merita inveniat, (c) non magis quam in reprobis ipsis, quorum intuitu pro iisdem, dimissis
stis satissactionem ejusmodi admittere debeat.
a 1 Cor: 6.20. 67.23. b Ro: 3.24. Eph: 2.8.

c Eph:

C

1

c Eph:2. 4, 11. Romag. 11, 13. 6 11.5,6.

6. Quanquam illi ipfi quorum remittuntur peccata, dum in terris commorantur pecnæ gradu aliquo constricti plærumque maneant (a) cui subjecti omnino non essent, nisi in peccatum lapsi suissent; nihili tamen conditio eorum sit inde deterior. Cum beneficio ampliori illud compensetur; Immo sæpe sit quod quo majora ad tempus istic perpetiuntur eo ampliores manent eos benedictiones (b) Eoque etiam inde certiores evadunt (c) meliorem se post hanc vitam conditionem habituros, quam suisset illa altera in qua mansissent, si non deliquissent. a Ast. 14.21. 2 Tim: 3.12. Luc: 9. 23. b Mat: 5. 10, 13. Mar: 10.29, 30. c 2 Cor: 4.18. 2 Thes: 1.5.

7. Neque vero Deus fic justificatis peccata duntaxat universa dimittit, sed eos ipsos etiam perinde æstimat, eodemque loco habet, ac si esfent idem ab omni in universum sive comissionis sive omissionis peccato prorsus immunes. 1 Ioh:

1.9. Apoc: 1.5.

.

ſ

1,

n

.

-

9

r

i

8. Idem est in conspectu Dei à peccato sive peccati reatu immunem esse & justum esse. Nec medius dari potest inter Hominem non Peccatorem, & justum non magis quam inter aerem nullo gradu tenebrosum & lucidum, inter animal nulla experte cæcum & videndi facultate Præditum, inter Hominem nullo omnino morbo laborantem & sanum.

9. Nullo itaque fundamento mihi videtur quod a nonnullo afferitur obedientiæ Christi passivæ vi nos a peccati reatu liberari, activæ verò merito justos constitui, ac si diversi hisce Essectus

essent ex diversis causis emergentes.

10. Qui peccati commissi reatu omni in soro Divino absolvuntur, ii ab omni etiam maledictionis divinæ gradu liberantur, & ex -consequenti

vi

m

e

ph

e

5.

Ca

jr

fu

in

de

e

ti

bi

91

I

G

a

G

ju

n

d

e

q

p

ad viram ærernam jus aliquod habere vere discuntur: utpote qua quicunque privantur, sub maledictionis parte aliqua maneaut necesse est; aut itaque utraque Christi obedientia horum utrumque conjunctim præstat, aut alterutra ad neutrum corum est necessaria.

tatesque arque adeo mors ipsa, quibus si etiam qui dicto modo justificantur non minus quam cateri omnes obnoxii sunt, ex suapte natura originisque ratione maledictionis divina peccati nomine inslicta principia gradusve quidam existunt; cum tamen justificatis ea ex dispositione divina paterna tantummodo sint cassigationes ex disectione divina promanantes; quin & adminicula eadem non contemnenda evadant, quarum ope in itinere ad vitam beatitudinemque a ternam non mediocriter promoveane, hinc essicitur ut nomen naturamque eadem transmutant & benedictiones potius quam maledictiones eo nomine censeantur.

12 Quo major meliorque est nostra in Christo conditio, quam suir prior illa nostra per peccatum amissa, se ampliora pro nobis præstat Christius quam quæ ad justificationem nostram pertineant; quanquam nisi justificatio præcesisset, ad conditionem eam nunquam pertingere possemus.

16 Reconciliationem Dei cum Electis actualem sequitur in Adultis Vocatio Efficax. Rom: 9-4-27.

Christo cum peccatore qui electus suerit pacatus, (b) mysterium Redemptionis sive satisfactionis ac justificationis per Christum præstiræ paræque eidem per Euangelium revelat, (c) Fidemque simul specialem donat, qua eandem sibi applicat (d) Unde etiam sit ut idem Spiritus vi atque

virtute renatus (e) Penitentiam agat prius admissorum, novamque Deo deinceps obedientiam exhibet (f). a Rom:8.28,29.b 5.1,10. c E-phes:1.9. d Ephe:1.12,13. & 2.8. Phil:1.29. e 1 Pet:1.3,23. Joan:1.18. 1 Cor.5.11. Tit: 3.5. f Mar:1.15. A&:3.31. g Rom: 6.4. & 7.4,6.

15. Inde fides hæc & Iustificans & falvistcans appellatur, per cujus actum etiam Deus nos justificare dicitur, quia scilicet nos in conspectu suo propter Christi satisfactionem justos censeri

in foro conscientiz tum primum declaret.

16. Hinc etiam (a) fide ipsa, & (b) quidem sola justificari perhibemur. Quia nimirum ea fidei natura est, ut rejectis operibus sive satisfactionibus nostris ipsorum universis, hanc sibi Christi satisfactionem unicam applicet in eaque sola acquiescat. a Rom. 3. 24,25,30. & 10. 10. Gal: 3.8.24. Ephe: 2.8. b Rom: 3. 27, 28. Gal: 2.16. c Ro: 3.25. & 4.24,25. & 5.1.

17. Quinetiam (a) ad justiriam imputari fides hæc dicitur, habita relatione ad ejus subjectam materiam scilicet Christi iustitiam & ejus applicandi vim, qua eam suam facit, à qua sejuncta nulla est. a Roman: 4.3,5,6,9,11, 22,23, 24.

Gal: 3. 6. 7acob: 2.22. Gen: 5.6.

18 Eodem ergo recidit five fide justificari, five propter satisfactionem, vel Justitiam Christi

justi perhibemur.

5

h

1-

ıd

1-

m

m

)-

ti i-

le

X

10

).

n

10

.

0

.

.

.

t,

1:

n

e

1e

16

te

19 Actus hic fidei, quo in Christo Christique meritis Salutem ad sempiterna consequendam fiduciam ponimus (a) cum à Deo ipso gratuito etiam idem donetur, Nosque Deo ipso gratuiti ratione ista eo arctuis devinciat; Nihil igitur quiequam à Deo valet promereri, nedum ut pro peccatis, ulla ex parte satisfacere possit. Etsi ergo in seedere gratia, Fides ista qua instituia inharentis sive ejus qua est ex operibus est vice nobis.

nobis infit arque inhæreat, conditionis nomine exigatur: utpote fine qua sahuis spes esse nulla queat, materia tamen justificationis nostræ nulla ex parte dici potest. a Eph: 2.8. Phil: 1.19. Tit:

20. Quum in fide ea quæ veraeft, justificante, aut fit aut effe saltem debeat fiducia certaque perfuafio immunes effe nos prorfus a maledictione divina jusque esse nobis ad vitam beatitudinemque aternam, id quod contingere non poterit, nisi pari itidem fiduciæ certitudine persuafum fir , Peccatorum nostrorum omnium , tam præteritorum quam futurorum eriam quæ per infirmitatem nobis obrepferine reatum este sublatum; nege possit absque fiducia istiusmodi folidum ullum ex fide folarium exurgere; quumque etiam peccati gratuito nobis ex Christi merito semel demissi reatus denuo redire nequeat; consequitur hinc necessario, eos omnes qui semel justificati sunt, justificationemque illam suam fide non ficta apprehenderint, in fide sua illa arque Justificatione in perpetuum parmauluros nec ab eadem unquam penitus posse excide-

21. Bona opera quæ ex nova illa fiunt obedientia cum ex fide profluant (a) ejustdemque veritarem testentur, dum eam a fide ficta inanimique distinguunt (b), justificare quodam modo etiam ipsa dicuntur, (c) Non quod esticaciæ aut meriti cujusquam existant ad satisfaciendum pro peccatis, sed quod fidem eam, ipsamque consequenter justificationem nostram arguendo ac comprobando utramque illam ista ratione justificent. a Gal: 5.6. 1 Tim: 1.5. Tit: 3.8. b Jac: 2.14, 17, 18, 20, 26. c Jac: 2.21, 24, 25.

n nobis est legi Divinæ deinceps conformes

ne

bi

ar

hi

ut

ip

r

c

ü

p

C

bi

b

C

tu

ip

p

q

qu

ve

di

91

te

an

nı

no

CX

re

Ju

tei

1

-

e

1-

1

.

1.

m

er 6.

1

n.

e-

at;

nel fi-

ue

nec le-

be-

que

mi-

am

effi-

aci-

am-

gu-

rio-

. 8.

24,

tum

nos

nos gerimus; cum a Deo iplo requirarur, & a no" bis ipfis præftetur pro gradu fuo & menfura etiam justitia nostra dicieur, qua & formaliter, inhærenter habitualiter five ex operibus justi (pro ipfius modulo, coram Deo, etiam verè dicamur, utpote cujus ratione pro justis ex parte à Deo iplo censeamur (a) cujusque intuitu, etiam foro Divino aliquo modo justificari (fi id opus effet) possimus. Que tamen cum non a nobis ipfis originaliter existat. Sed (b) Christicui per fidem infiti fumus, per efficacem Spiritus fui operationem procedat ac profluat, etiam hac Christi institia dici potest meritoque ipsius tribuenda est (c) cujus utpote tota illi gloria debeatur. a Luc: 1.6. Efai:38.3. 1 Theffal: 5.23. b Ephes: 2.10. 6 3.17. 6 5. 6 4.15,16. c 1 Cor:1:29,32.

22. Etsi Christi justitia obedientia ista dicatur, cum tamen nostra etiam opera fiat, nobifque ipfis inhæreat, non potest illius Christi justicia pars ulla dici, quæ ad justiciam nobis imputatur, qua pro peccatis sarisfactum est nostris, sive ex qua peccarores justificati sumus. Sed ab eadem necessario est distinguenda. Eph: 2. 8,9,10.

23. Etfi justiciæ illins ex qua justificamur, sive cujus merito peccata nobis dimittuntur, obedientia illa pars nulla fit, est ramen, non minus quam ipla ( ex qua oritur) fides, ad falutem aternam nobis necessaria, urpote fine qua justiriam Christi imputatam prodesse nobis posse spes nulla existat. Rom: 6.2,3.22. Heb: 12.14.

24. Neque hinc sequitur vel justificationem nostram, vel justitiæ Christi imputationem, vel ex fide, vel ex nova illa fidei obedientia pendere, cum fit utraque ista illius effectus necessarius, pro quibus enim Christus satisfecit, cosdem justificavit, quos justificavit, (adulti fine mode) suo tempore, fide eag; viva donavit, donabitve ex qua mes

necessario illi (spontanei tamen) novam Deo obedienriam erfi non plenam & perfectam fyncero

tamen animo fint præstituri.

24. Cujullibet itaque verè Christiani cui cum actu Deus in gratiam rediit in statu gratia jam constituti, duplex est justitia, non libero ipfi arbitrio, feu natura viribus acquifita, fed à Deo eidem per Christum donara, & ad ejusdem salutem utraque necessaria; Imputata una, inharens altera. Imputata quæ à Christo est pro eodem præstira ad sarisfaciendum pro peccaris universis per totam vitam ab eudem commissis. Inhærens qua divina per Christum gratia adjutus, à peccatis deinceps committendis magis magisque cessare occipit, legemque divinam ad amuslim observare studiosissime conatur, utpote à qua Custodienda non fuerit per justiciam illam Christi imputaram liberatus, sed ad eam ipsam potius amplius arctiufque adstrictus.

27. Per justiciam ergo Christi nobis imputatam non possumus dici, absolute five omni modo justi, ac si propter eam eo loco nos Deus haberet, ac si omnia ex lege sua à nobis requisita præstirissemus; tum enim post admissam & acceptam illam Christi justitiam, nullam à nobis Deus obedientiam Legi suz ex parte nostra prastandam exigere posser. Sed per justitiam Christi nobis imputatam eatenus nos justos fados æftimat Deus quatenus Legis Divinæ tranfgreffores exftirerimus; ut in tantum ex illa Christi justitia justi facti dicamur, in quantum ex inobedientia nostra iniusti constituti simus Neque enim pro eis omnibus satisfecir Christus quæ ex lege facere tenebamur (huc enim qui Legem dissolveret in mundum venisser) fed pro eis tantum que vel contra Legem feceramus, ve cum facere deberemus non feceramus.

CAP.

fti

ga

CX

fti

fti

to

ap

## Cap. 25.

## De Justisicatione particulari.

Tq; hactenus de justificatione Hominis in foro Divino universali ubi in genere quæritur, utrum homo sit ab omni peccati reatu immunis nec ne. Sequitur alia etiam in soro Divino Hominis justificandi ratio quæ particularis dici potest.

2. Justificatio particularis est qua quæritur an homo peccato certo alicui particulari obstrictus, & an ad certum aliquem modum gradumve justus existat, justitiaque sive innocentia eidem

illiusmodi eatenus adseritur.

3 Cui peccati particularis alicujus reatus intentatur, is peccatum illud vel commisit vel non commisit.

4. Si commiserit nulla alia ratione coram Deo verè justificari potest, nisi superiorem illam Christi Satisfactionem in genere pro se præsti-

tam allegando.

-

S.

1.

2.

a-

te

m

m

a-

do

e-

ita

cc.

De-

2.

am

fa-

inf-

illa

tum

nus

tus,

qui

pro

VC

5. Si non comiserit, tum innocentia sive justitia ipsius propria in justificationem ipsius allegari poterit; quod est ex propriis operibus, sive ex formali & inhærenti sibi justitia eaten us justificari.

6. Hec modo non electifoli, sed & reprobi

ipfi coram Deo Justificari possunt.

7 Neutri vero corum absolute hoc modo instificari possum, cum hac ab isto vel illo Peccato Particulari utriusque ipsorum immunitas non a propria nativa bonitate ipsorum profluat, sed à gratia Divina quadam proveniat. 8. Hoc modo justificari, non est penitus a peccati reatu, sed ab hujus vel illius peccati imputatione injusta liberari. Verum de isto justificationis modo, nulla inter Theologos est discrepantia. Sufficiatque distinctionis gratia eam breviter proposuisse, cum nihil opus sit ullas que circa eam occurrunt minutias consectari.

### CAP. 26.

### De Justificatione Hominis in Foro Humano.

REstat ad plenam de justificationis doctrina intelligentiam Hominis in Foro Humano justificatio. Que etiam esse

porest Universalis & absoluta, vel alia.

2. In Foro humano justificari possunt omnium hominum iniquissimi, sicut & accusari & damnari possunt justifismi quique; immo qui coram Deo plenissime justificatur & absolvitur, in Foro tamen humano præ iniquitate actoris sive judicis condemnari potest, absolvi vero plene potest & insuper numerari, qui apertissime justif-

fimeque & accufatur,& damnatur.

3. Universaliter & absolute in Foro Humano justificari & absolvi meretur qui nullius peccati reus peragi potest, quam cujus omnes in universum sunt rei, in omni fiquidem soro humano, ab omni tum culpæ tum pænæ merito reus quivis sufficienter vindicatur, si non magis peccato probatur obstrictus, quam vel ipsius accusationes judicesve existant, aut quam hi sunt, qui interhomines optimi censentur.

4. Potest quis etiam in hoc viræ hujus statu ita vitam suam instituere moresque componere

ut in Foro humano ex operibus suis justificari

5. Possunt contra, qui coram Deo justificantur, ita in homines delinquere ut in Foro huma-

no justificari nullo modo debeant.

7. Satisfactio summa & rigidissima quæ a Reo propter injuriam aliquam illatam exigi potest, mors est, corporea, exitium verò æternum ob Injuriam ullam ab aliquo illatam ex odio eidem optare eundemve diris imprecationibus devovere & quantum in se est ad inseros damnare, plus quam belluinum est.

9. Apud hominem ipsum etiam Deus ipse juftificare & potest & solet, idque ex operibus five

inhærente eidem justitia.

ĉ

0

es er degentium justitiam multis modis contra impiorum calumnias & detractationes pala solet sacere,
amplissime vero hoc effectum dabit in ultimo illo judicii Die quo coram toto mundo, non solum
notam saciet eam quam in Christo habent justitiam, sed innocentiam etiam synceritatem, & integritatem eorum, per impiorum calumnias &
opprobria toties traductas ad aternam horum
consissionem & illorum gloriam in lucem producet.

### FINIS.

D



िक्सीरेमी संगी करीनजुर एक समामार्थ करने मांग STATE OF egi Politini edular, qui estano intillo Presidente not its in manner experience us la l'oscial no solisticati nello mode dettente. of State of the Committee of the Committee of the State o propier inguisment sliquem "illiam exist potent mon elle cornettes, existem nero evernente els mas a se de moulti suple de mella instrucci say you know the state of the s colo constante condition for it mismunsop is discountailled at up c. Acita hawken trum echim Dens inicia y artificial anabis arabisal in properties a properties and the contract of and a manip elicin Melicin elicinde municipal rans columnia y der ha alon in all di che per ha emplificad vero lide entetion andle levital soft o pellei. Die qua coron reconiendet ver recon And of good for the Control of the result of the the first place of the state of rectiniem cerum, per impideum offices or opprobata notice traductor of historica nearly could onem to illorent glocum in herent green .32272 Teles, in her and the same of th We want to be the second 



## Hujus Dissertationis summula.

Mnes homines Legem divinam transgressos esse.

- 2. Legis transgressionem vel minimam ex justo Dei judicio maledictionem divinam promereri.
- 3. Neminem ab eo liberari posse, nisi qui vere in Foro Divino justificatur.
- 4. In foro Divino justificari non posse legis transgressorem, sine plena justitiæ Divinæ satissactione
- 5. Nullum legis transgressorem pro peccato levissimo vel per se vel aliam meram creaturam quamlibet justitize Divine satisfacere posse.
- 6. Cum creatura nulla posset Christum zternum Dei filium, pro Electorum

transgressionibus satisfactionem à se præstandam suscepisse.

- 7. Christum ut satisfaceret, Naturam humanam in unitatem persone suz divinz assumptisse.
- 8. Factum hoc modo Hominem satisfecisse, legem implendo & mortem Crucis subeundo.
- 9. Satisfactionem istam ad Christi intercessionem admissife Deum Patrem, eandemque Electis per sidem applicare & obsignare Spiritum Sanctum.
- nat & applicat obedientiam novam producere.

Alegie eranfesellorent line plena justicie

1. D Eus Pater justificat admittendo & imputando.

Nallan Leis testiliseffactat. To

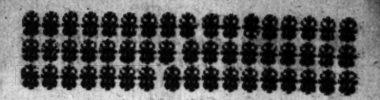
2. Deus filius satisfaciendo de advoca-

- 3. S. S. revelando & obfignando.
- 4. Fides apprehendendo & applicando.
- 5. Bona opera manifestando & declarando.

D 3



Colifornia & challen C. 2 up Legislation of the Landers of the second Constitution of the Consti So is charitation areas made long flows and to the state of le agent lengther for 品的作用的。相信在中 2010年中心的中国企业的。1 TISA **经验籍**的 16 JA 82 DSEUN 京文等于800年6年62年4日 The I do Commode & adv.



# INDEX CAPITUM

# Cap. I.

| DE vocis Significatione alisque fario pracognoscendis.                        | necef-  |
|-------------------------------------------------------------------------------|---------|
| De Justificatione ipsa in genere.                                             | 14      |
| De Justificationie Gradibus.                                                  | 18.     |
| De justificatione illius qui inse inb<br>justus est.                          | erenter |
| jujtus est.  Cap. 5.                                                          | 22      |
| De justificatione illius qui in se inbi-<br>non est justus.  Cap. 5.  Cap. 6. | crenter |
| De satisfactione in genere.                                                   | 24      |
| De satisfactione in Specie.                                                   | 26      |
| De Remissione Culpa.                                                          |         |
|                                                                               | 29      |
| De justificatione Hominis in foro D                                           | 33      |
| De justificatione Universali.                                                 | _34     |
| D 4                                                                           | Cap     |

## INDEX.

| Mortales omnes Legem divinam transgresses<br>proinde priere ratione Justificari non                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| posse.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Cap. 12.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Deum salva justitia Legis sue transgressio-<br>nem, sive Peccatum absoluto remittere                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| mon Dolle                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Cap. 13.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Nullum Hominem posse per se satisfacere                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| pro sua legis divina transgressione. 41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Cap. 14.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Nullam aliam Creaturam meram posse Sa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| tisfacere pro legis aliquo transgressore.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Cap. 15.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Cap- 16. 45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Christum ut pro eis satisfaceret Reatum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Peccati Electorum in se suscepisse. 46                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Cap. 17.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Christum quo peccati Reatum susciperet                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Hominem effe factum. 47                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Capital 81 - mai Baland Ca                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Christum ad satisfaciendum pro Electis Le-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| gem moralem plenissime observasse. 49                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Cap. 19.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Christum quo pro nobis satisfaceret alias                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| etiam Leges divinas observasse.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| etiam Leges divinas observasse. 52                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Christum quo pro nobis etiam Satisfaceret                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| multas dum bic degeret miserias sustinu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| The state of the s |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Cap.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

I D

## INDEX.

| Cap. 21.<br>Christum etiam mortem Crucis aliqua | non- |
|-------------------------------------------------|------|
| nulla tum ab bominibus indigna tu               | m à  |
| Des Patre borrenda, Perpessum.                  | 56   |
| Cap. 22.                                        |      |
| Christi Satisfactionem esse verissiman          |      |
| plenissimam.                                    | 60   |
| Cap. 23.                                        |      |
| de justificationis Universalis Forma.           | 62   |
| Cap. 24.                                        |      |
| e justificationis effectis.                     | 64   |
| Cap. 25.                                        |      |
| e justificatione particulari.                   | 71   |
| Cap26.                                          |      |
| e justificatione Hominis in Foro Human          | 20.  |

